

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

### **About Google Book Search**

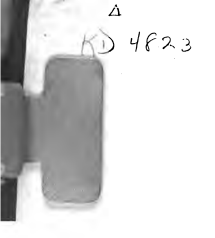
Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



I. Dietzgen

das Wesen der menschilden Kopfarbeit.

Digitized by Google





452/31

Digitized by Google



J. Mintzyne.

Digitized by Google

das Wesen der menschlichen Kop Eine abermalige Kritik der reinen und praktischen Vernun von Josef Dietzen Mit einer Einleitung von Anton Pannekoel Ina if Türingen
Cospedaer Szunol

Stuttgart 1903 . Verlag von J. h. W. Diet Nachf.

KD 4823

HARVARD UNIVERSITY LIBRARY JAN 3 1942 Coolife Fund

Alle Rechte vorbehalten.

Drud von J. H. B. Diet Rachf. (G. m. b. G.) in Stuttgart.

# Inhalts.Verzeichnis.

| Sofe     | f Dietzgen.                  | Gin     | Mbrik    | fein  | es S | Beben  | an 8       | n G    | ua    | en: | Seite |
|----------|------------------------------|---------|----------|-------|------|--------|------------|--------|-------|-----|-------|
|          | ieggen .                     |         | , .      |       |      | •      |            |        |       | •   | V     |
|          | eitung. Die<br>ilosophischen |         | -        |       |      | _      | _          |        |       | nS  | 1     |
| Das      | Wesen der                    | men     | schliche | n K   | opfa | rbeit. | V          | on !   | 30f   | ef  |       |
| <b>D</b> | ietgen                       |         |          |       |      |        |            |        |       |     | 31    |
| Vori     | rede                         |         |          |       |      |        |            |        |       |     | . 33  |
| I. (     | Einleitung .                 |         |          | . :   |      |        |            |        |       |     | 39    |
| II. 9    | Die reine V                  | ernun   | ft oder  | c bas | De   | ntver  | möge       | n iı   | n a   | U=  |       |
| 9        | gemeinen .                   |         |          |       |      |        |            |        |       |     | 52    |
| III. 9   | Das Wesen                    | der T   | inge     |       |      |        |            |        |       |     | 69    |
| IV. 9    | Die Pra <u>ri</u> s d        | er Be   | rnunft   | in de | r ph | yfifch | en W       | differ | ıſcha | ıft | 90    |
|          | a) Ursache                   | und L   | Birtung  | ٠.    |      |        |            |        |       |     | 93    |
|          | b) Geist un                  |         |          |       |      |        | . <b>.</b> |        |       |     | 104   |
|          | c) <b>Ar</b> aft u           | nd St   | off .    |       |      | •      |            |        |       | •   | 108   |
| v.,      | ,Praktische L                |         |          |       |      |        |            |        |       |     | 116   |
|          | a) Das W                     | eise, L | Bernünft | tige  |      | •      |            |        |       | •   | 116   |
|          | b) Das sit                   | •       | Lechte   |       |      | •      |            |        | •     | •   | 125   |
|          | c) Das He                    | ilige   |          |       |      |        |            |        |       |     | 136   |

# Josef Dietgen.

## Ein Abrif seines Lebens von Eugen Dietgen.\*

Geboren wurde mein Vater, Josef Dietzen, am 9. Dezember 1828 in Blankenberg, unweit Köln, einer romantisch gelegenen früheren Raubritterseste, von der heutigentags noch ein Teil der Mauern und vier massive Turmruinen der Landschaft ein malerisches Gepräge geben, zumal da Blankenberg hoch auf einem mit Wald und Weinreben bepflanzten Berge liegt, an dessen Fuße die Sieg, ein lieblicher Nebenfluß des Rheins, sich schlängelt.

Mein Großvater, der ein behäbiger Gerbermeister und echter Kleinbürger war, verlegte um das Jahr 1835 seine Gerberei nach dem nahegelegenen Ucerath, einem Dorse mit zirka viershundert Seelen, das seiner Haltstation an der damals stark frequentierten Poststraße zwischen Frankfurt und Köln ein vershältnismäßig reges Leben verdankte.

Mein Bater war von fünf Geschwistern, drei Brüdern und zwei Schwestern, der Alteste und glich zumeist von allen Gesschwistern der geistig hoch veranlagten Großmutter, einer Frau, die noch im Alter von 74 Jahren durch ihre schöne und stattliche Erscheinung aufsiel. Von den Bürgersamilien im Siegtal waren die Dietzgens eine der ältesten, und in der Chronist der Kreisstadt Siegdurg sinden einige Dietzgens Erwähnung dis zum Jahre 1674 zurück als Bürgerräte und Meister.

In Uderath besuchte der Bater die Bolksschule und später für kurze Zeit die Bürgerschule in Köln. Bis zu seinem fünfzehnten Jahre wird er als ein außerordentlich lebhafter Junge geschildert, der stets zu Schelmenstreichen aufgelegt war und wegen seiner Mutwilligkeit ein häusiges Argernis für den Pastor,

<sup>\*</sup> Durchgesehener und erweiterter Abbrud aus "Die Reue Zeit" 1894/95, Bb. II. E. D.

Diengen, Ropfarbeit.

ben Bürgermeister und andere Honoratioren von Uckerath und Umgegend bildete; aus dem Grunde schickte ihn der Großvater einmal für ein halbes Jahr weg von Uckerath in die Lateinschule eines strengen Pastors nach dem Flecken Oberpleis.

Der Eintritt ins Jünglingkalter inbessen und das Erwachen der Liebessehnsucht machten ihn zu einem sinnigen Menschen, der neben dem Handwerf der Gerberei in Großvaters Werftätte sleißig dem Studium der schönen Literatur, der Nationalsökonomie und der Philosophie oblag. Etwas Anregung wurde ihm durch einen Jugendgespielen, welcher die Universität in Bonn besuchte.

Damals, 1845—1849, in der Werkstätte, wo gewöhnlich ein Buch aufgeschlagen neben seiner Arbeit lag, lernte er auch ohne Lehrer sertig Französisch lesen und ziemlich geläusig sprechen, so daß, als 1871 französische Kriegsgesangene einquartiert wurden, der Bater sich mit denselben zu unterhalten vermochte, während zu meiner Verwunderung die daß Französische dozierenden Gymnasiallehrer dazu nicht im stande waren. Eine kleine Anzahl Gedichte meines Vaters aus seiner Jünglingsperiode 1847—1851 sanden sich in seinem Nachlaß. Ich lasse hier zwei davon solgen:

## Der Broletarier.

Der Armut Ketten um ben Leib gewunden, Des Aberglaubens Boch vor meinem hirne, Schlepp ich ben Fluch der Arbeit an der Stirne, Bis biefe alten Knochen wund gefchunden.

Ein Gottesebenbild, warb ich gefunden In schmutzger Rinne, drin eine Gaffenbirne Gebar, und boch verschreibt mir mein Gestirne Den gleichen Stand mit seelenlosen Sunden.

Still, alter Bagabund, für beine Mühen 3ft bir ja noch ber Bettelsad geblieben Und unfrer Rirche fabe Glaubensbrühen.

Mit meinem Kreuz muß ich den Karren schieben, Bielleicht zum Kreuz im Höllenofen glühen, O hätt' ich längst dem Teufel mich verschrieben.

### Schlimme Beit.

Rleine Frauen, kleine Lieber, Ach, man liebt und liebt fie wieber. Fr. v. Schlegel.

Liebe pocht mir arg im Herzen, Tat's ben Mabchen früh zu tunden, Und für meine sußen Schmerzen Bar auch balb ein Lieb gefunden, Die sich tuffen ließ und herzen. In der Liebe Maientagen hab' ich's nimmer recht verstanden, hört' ich wo die Leute klagen, Die die Zeiten schlimmer fanden: Muß nun selbst die Zeit verklagen.

II

Will ich heut ein Herzchen minnen, Augeln, tofen, Kuffe naschen, Bird fie gleich auf Heirat finnen, Wöcht' wohl gern mein Ringlein haschen, Mir ein arges Schlingchen spinnen. Darf bich mit bem Liebchen fragen: Ift denn Liebe ein Berbrechen? Sollt ich drum tein Herze tragen, Weil tein Händchen zum Bersprechen?

ш

Wohl weiß ich ein schmudes Mädchen, Klein und fein, wie keins zu finden; Doch mir fehlt das blanke Kettchen, Sie mir feft ans herz zu binden, Jehlt das Geld zum Brautnachtsbettchen. Ei, wie bin ich arg geschlagen! Liebe pocht wie sonst im herzen, Doch ich darf es nimmer sagen, Beil man gram den süßen Scherzen. Muß drum wohl die Zeit verklagen.

Schon früh fühlte sich mein Vater namentlich durch das Studium der französischen Nationalökonomen zum Sozialismus hingezogen, das Rommunistische Manisest von Marx und Engels machte ihn im Jahre 1848 zum klassenwußten Sozialisten. Alls "Geger" versuchte er sich im "tollen" Jahre, indem er stehend auf einem Stuhle in der Hauptdorfstraße die Bauern haranguierte.

Im Juni 1849 treibt den Ginundzwanzigjährigen die Reaktion nach Amerika, wo er während zwei Jahren als Gerbergefelle, Anstreicher und Lehrer zeitweilig tätig war, zumeist aber als mittelloser Wegsahrer oder sogenannter "Tramp" zu Fuß und per Kanalboot einen großen Teil der Bereinigten Staaten, von Wisconsin im Norden bis zum mexikanischen Golf im Süden, und vom östlichen Hubson bis zum westlichen Mississsprichen Keben der Erlernung der englischen Sprache betrachtete Vater als bestes Acquisit seiner ersten amerikanischen Tour, wie er mir im Jahre 1882 nach New York schrieb, "das Gefühl, mit einem Lande und mit Verhältnissen bekannt geworden zu sein, wo man die in Deutschland allgemein so schulter nehmen kann".

Im Dezember 1851 ist er wieder in Uderath in Großvaters Berkstätte tätig, und zwei Jahre später verheiratete er sich mit einer tief-religiösen Baise aus der kleinen Landstadt Drolshagen in Bestfalen, deren Herzensgüte und Lebensfreude ihn beglückte, bis der Tod ihn 1877 zum Witwer machte.

Trop grundverschiedener Geistesrichtung, denn die Mutter war bürgerlich befangen und ernst katholisch gesinnt, der Bater dagegen ein ebenso gründlicher Freidenker wie stolz überzeugter Sozialdemokrat. lebte das Elternvaar in seltener Eintracht.

Sehr bezeichnend für das elterliche Verhältnis ift es, daß felbst nach einundzwanzigjähriger Dauer desselben ich auf Veranlassung der Mutter bei der als besonders wirksam geltenden Gelegenheit der ersten Kommunion in einem heißen Gebet die Bitte dem Herrgott zusenden mußte, er möge den Vater bekehren und in den Schoß der alleinseligmachenden Kirche zurücksühren. Wenn dies Gebet auch unerfüllt blieb, so stand der Vater doch in der Verehrung der Mutter zeitledens nächst dem Herrgott an allerzerster Stelle.

Rurz nach seiner Heirat etablierte mein Bater nach Art der im Beruf so versatilen Amerikaner in Winterscheid, einem nahe Uderath gelegenen Dorfe, eine Kolonialwarenhandlung und Bäckerei und trieb dies Geschäft mit Erfolg, so daß er bald im Dorfe Ruppichteroth eine Filiale gründete. Wie aber schon in Uderath, so in Winterscheib und auch späterhin widmete der Bater nur die Hälfte des Tages dem materiellen Erwerb und die übrige Zeit eifrigem Studium aus Wissensdrang und ohne jegliche weitere Anregung.

Um sich schneller eine bkonomische Unabhängigkeit zu sichern, als sein Kramlaben versprach, und dadurch sich unbeschränkt der Bissenschaft hingeben zu können, wanderte er 1859 nochsmals nach den Bereinigten Staaten aus, wo er im Süden derselben das lukrativere Geschäft zu gründen versuchte. Der bald darnach ausdrechende amerikanische Sezessionskrieg machte seinem Unternehmen in Montgomery, Alabama, ein Ende. Eines morgens sindet er einige seiner Bekannten mit einem Stricke am Halse ausgeknüpst vor ihren Häusern, weil ihre Sympathie mit dem Norden unbequem geworden. 1861 verließ er Alabama und kehrte wieder an den Rhein zurück, um in Winterscheid das alte Geschäft nochmals zu betreiben.

Eines Tages nun will es ber Bufammenhang, daß feine ältefte Schwefter ihn auf eine Annonce in ber "Rölnischen Zeitung" aufmerkfam macht, worin ein mit den fortgeschrittenften Gerb= methoden vertrauter technischer Leiter für eine große Regierungs= gerberei in St. Petersburg, Rugland, gefucht wird. Der Bater melbete sich für diese Stellung und wurde im Frühjahr 1864 engagiert. In wenigen Jahren gelang es ihm, durch Giuführung verbefferter Methoden die Leiftungsfähigkeit der Fabrit zu verfünffachen, aber schon 1869 lebte er wiederum im Rheinland und diesmal in Siegburg, einem Rreisstädtchen von 8000 Ginwohnern, wo er von einem Ontel eine Gerberei ererbt hatte. Diese Erbschaft und sein Bunsch nach größerer Unabhängigkeit und endlich die Regierungsverhältnisse in Aufland waren es, was ihn veranlaßte, St. Petersburg zu verlaffen. Die Ver= waltung sah ihn ungern scheiden und versprach ihm die Weiterzahlung bes Salars, wenn er jährlich für einige Monate die Fabrit infpizieren murbe. Bater befuchte auch St. Betersburg zu dem Zwecke noch einmal, dann aber glaubte die Verwaltung feiner koftspieligen Mitwirkung entraten zu können.

Während seines Aufenthaltes in Rußland schrieb er: "Das Wesen der menschlichen Kopfarbeit, dargestellt von einem Handarbeiter. Gine abermalige Kritik der reinen und praktischen Bernunft." Dies Wertchen erschien zuerst 1869 bei Otto Meigner in Samburg; es enthält eine über Begel und felbst beffen Fortbildner hinaus entwickelte Dialektik, eine erkenntnistheoretische Grundlegung und Erklärung des dialektischen Materialismus beziehungsweise also auch der dialektisch-materialistischen Geschichtsauffassung und des Rlassenkampfes. Mittels Vernunftfritik nämlich räumt ber Bater hier mit jedem überfinnlichen Glauben gründlich und positiv auf, indem er die langgesuchte Löfung bes Widerspruchs zwischen Denken und Sein, Wesen und Erscheinung, Geift und Materie, Idealismus und Materialismus u. f. w. dadurch aufdectt, daß er die induttive, das heißt erfahrungsmäßige, an ein sinnliches Objekt gebundene Dentmethode als die der Natur unseres Beistes eigentümliche nachweift. So kommt er burch Bernunftkritik zur Dialektik ober Lehre vom Zusammenhang und Ineinanderfluß der Dinge, so findet er durch Analyse des Denkvermögens das der Dialektik zu grunde liegende Kardinalverhältnis des Allgemeinen zum Besonderen, bessen Anwendung auf die Objekte in der Zeitbetrachtung das taufale Berhältnis der Nacheinanderfolge beftimmt, beffen Gebrauch für die Dinge in der Raumbetrachtung das Gattung= und Artverhältnis des Nebeneinanderliegens bebeutet, dem sich ebenso unterordnen das Zwed- und Mittelverhältnis, wie überhaupt alle Verhältnisse, Kategorien und Begriffe. Auf biefelbe ertenntnistritische Beise werben bann auch das Kantsche "Ding an sich" als spekulative Frrung und die Absolutheit der Apriorismen als gegründet auf Tautologie erkannt, benn die Logik wird nunmehr endlich aus dem Bereich ber metaphysischen Spekulation in ben ber Naturwissenschaft im weiteren Sinne hinübergeführt, mo jeber amischen Biffenschaft und Phantafterei flar ju unterscheiben lernt. In St. Betersburg verfaßte er auch feine Auffage über "Das Rapital" von Rarl Marr, die im "Demofratischen Wochenblatt" (Leipzig 1868), dem Vorläufer bes "Boltsftaat", erschienen find.

Rarl Mary erwähnte meines Vaters ötonomische Ginsicht in rühmender Beise im Vorwort der zweiten Ausgabe des ersten Bandes seines "Rapital" und besuchte auch den Vater in Siegburg.

hier fallt mir ein anderer Freund ein, der großen Ginfluß auf Baters Dentweise ausgeübt, nämlich Ludwig Feuerbach,

mit dem der Bater im Briefwechsel stand. Als ihn 1871 die Nachricht von der Armut und dem Tode dieses Philosophen erreichte, erinnere ich mich, den Bater zum erstenmal weinen gesehen zu haben.

In seinem kleinen Geschäftsbetrieb in Siegburg konnte er fich ziemlich ungeftort seinen Studien hingeben, mar es ihm boch nicht darum zu tun, materielle Reichtümer zu erwerben, ba die Siegburger Erbschaft bas für ihn und seine Familie Nötige, wenn auch in bescheidenster Beise garantierte, sofern es ibm nur gelang, die Erbichaft intatt zu halten. Daß letteres ihm nicht glückte, hat dem Bater in der Folge manche Sorgen ge-Bald war es dieser, bald jener ihm Nahestehende, ber seiner Unterstützung bedurfte und ihn zu Schaden brachte. mal reifte er nach Danemark, um einem Gefinnungsgenoffen dafelbst durch finanzielle Beteiligung an deffen Gerberei zu helfen. Der Versuch scheiterte jedoch mit erheblichem Verluft für ihn. Dabei wurden fein Ledergeschäft und seine Gerberei in Siegburg durch die anwachsende Großindustrie von Rahr zu Jahr immer weniger konkurrengfähig und profitabel, bis schließlich ber Reft feiner Kundschaft infolge einer dreimonatlichen Untersuchungs= haft. in die er nach Köln anno 1878 geführt wurde, sich fast ganz verlief. Die Verhaftung erfolgte unter bem Gindruck ber Aufregung, welche bie beutschen Beborben nach ben Attentaten Höbels und Nobilings im Jahre 1878 ergriffen hatte; die direkte Veranlaffung zur Verhaftung bot eine Rede, die der Vater über das Thema: "Die Zufunft der Sozialdemokratie" in Köln gehalten hatte. Diese Rede erschien zu Röln 1878 im Druck und wurde späterhin wiederholt als Agitationsbroschüre neu verlegt.

Während seines Aufenthaltes in Siegburg von 1869 bis 1884 schrieb Vater eine große Reihe von Artikeln über ökonomische und philosophische Fragen für den "Volksstaat" (Leipzig 1870 bis 1876), den "Vorwärts" (Leipzig 1877), den "Sozialdemokrat" (Jürich 1880—1888), die "Neue Gesellschaft" (Jürich), die "Neue Zeit" (Stuttgart), die "New Yorker Volkszeitung" (New York) und eine Anzahl Broschüren, von denen mir folgende bekannt sind: "Die Religion der Sozialdemokratie" (fünf Kanzelzreden, Leipzig), "Die bürgerliche Gesellschaft" (Leipzig), "Nationals

ökonomisches" (Leipzig), "Offener Brief an Heinrich v. Sybel" (Leipzig), "Ueber ben Glauben ber Ungläubigen" (Solingen).

Auf dem Kongreß im Haag im Jahre 1872, auf dem mein Bater als Delegierter erschien, stellte ihn Karl Marz den verssammelten Arbeiterabgesandten mit den Worten vor: "Da ist unser Bhilosoph."

Trot seines Sträubens, weil ihm übung und vielleicht auch Talent für öffentliches Auftreten abging, bestimmte man ihn im Jahre 1881 zur Unnahme einer Reichstagstandidatur für den Leipziger Landfreis, in der er jedoch einer Roalition der "Ordnungsparteien" unterlag. Im Jahre 1880, als fein Siegburger Geschäft untergraben und seine Mittel burch unglückliche Bermandte und Freunde auf die Balfte reduziert maren, veranlagte er mich, feinen alteften Sohn, nach Beendigung eines Symnasialkursus bis zur Prima die "Hochschule des Lebens" in den Bereinigten Staaten von Nordamerika zu besuchen, um bort ber Bfabfinder einer Erifteng für feine Familie zu werben. Als das gelungen, konnte der Bater fich mit Berzensfrieden feiner Lebensaufgabe zuwenden, die in dem "Acquisit der Philofophie" leider einen zu frühzeitigen Abschluß fand. Wie ernft er es mit diefer Aufgabe meinte, ging sowohl aus Außerungen turz vor feinem Tobe, als auch aus folgendem Briefe an mich vom 16. Oktober 1880 hervor: "Einen wefentlichen Teil von mir, ben Du wohl ahnen wirft, aber wovon Du doch nichts Eigentliches miffen kannft, ba wir ihn nie besprochen, weil Du zu jung bazu, möchte ich Dir doch offenbaren. Dadurch werden wir und noch besser verstehen lernen. Nämlich kurz: mich verfolgt feit früher Jugend ein logisches Problem, ,die letten Fragen alles Wiffens'. Das fitt mir wie ein Stein im Ropfe. Wenn im Laufe meiner vergangenen Jahre die Not herantrat, konnte ich es auf ein paar Jahre verlieren; aber nach hergestellter Ordnung ber Dinge tam es immer wieder, und immer verftartter und flarer, fo daß mir erft in den letten Jahren die Überzeugung gewachsen ift, es sei meine Lebensaufgabe; sowohl mein innerer Seelenfriede, wie die sittliche Pflicht fordern hingabe und Arbeit für basfelbe. Hätte ich bas in Betersburg schon so ersaßt wie jest, dann wären wir wohl noch bort. Daher tommt es auch, daß ich immer barnach ftrebe, einen Affocié zu finden, ber mir helfen foll, die ökonomische Burbe zu tragen. Daher kommt Danemark und Solingen (auch in Solingen hatte er fich in ein unglückliches Lebergeschäft eingelaffen) und meine Unfähigkeit, bas Detailgeschäft hier ohne Silfe zu betreiben. Mein Sinnen geht überall dahin, den Ropf leer zu halten, damit ich dem Problem nachhängen kann. Seit den letten Jahren bin ich gar übel baran, es steht mit mir auf und geht mit mir schlafen, und die leiblichen Sorgen geftatten mir boch teine Ruhe, um viel baran zu tun. Das fei für jest genug. Bon ber Sache felbst kann ich Dir noch nicht viel fagen, bis Du reifer geworben. J. H. v. Rirchmann, ber Berausgeber ber "Philosophischen Bibliothet", nennt als erfte Borbedingung zur Philosophie ein an Erfahrungen und Schicksalen reiches eigenes Leben, mas vieles gefehen, jebe Luft und jeben Schmerz getoftet, bas Rechte und das Unrechte felbst getan und erlitten hat. — Nun möchte ich Dir noch warm empfehlen, unter allen Umftanben mahre Bilbung, nicht die mit Ganfefüßchen, hochzuhalten und besonders in Amerika nicht zu vergessen: daß man schachern foll für das Leben, aber nicht leben für den Schacher. im Urteil gegen und über Deine Umgebung nie hart, fondern ftets human zu fein. Um liebenswürdig zu handeln, muß man liebensmürdig benten: Tugenden und Fehler stecken immer ineinander, auch ber Bosewicht ift ein guter Kerl und ber Gerechte fündigt bes Tages siebenmal. Nun leb' beiter und arbeite mutig."

Die Privatbriefe, die der Bater mir regelmäßig alle acht bis vierzehn Tage vom Zeitpunkt meiner Auswanderung im Mai 1880 bis zu seiner dritten Landung in Amerika im Juni 1884 schrieb, habe ich in einem Bande gesammelt; sie mögen auch für weitere Kreise von Interesse sein nicht nur wegen des tiefen Ginblicks, den sie in das Seelenleben und in den Charakter des Baters gestatten, sondern auch weil diese Briefe eine Fülle von Lebensweisheit und eine unschätzbare Anleitung zum Kampfe des Lebens besonders für junge, unersahrene Leute enthalten.

Bwei Briefferien über Logik versaßte der Bater in 1880—1883, jedoch nur die erkenntnisstheoretische Serie wurde 1895 bei Dietz in Stuttgart zusammen mit dem "Acquisit der Philosophie" versöffentlicht, von der ökonomischen Serie erschienen nur die ersten

stieben Briefe, und zwar im "Sozialbemokrat" (Zürich 1883/84). Bezüglich der letzteren schrieb er mir am 7. November 1883: "... auch wird Sorge sich für diese drei letzten Briefe mehr interesssieren wie für den ersten philosophischen Teil. Ich das gegen halte mehr auf das logische als das nationalökonomische Moment, weil das, was ich da über die Denkkunst zu sagen habe, gewissermaßen meine eigenste Arbeit und Entdeckung ist, während ich die ökonomische Einsicht six und fertig von Marx erhalten habe."

Anfangs ber achtziger Jahre besuchten ben Vater häufiger von Bonn aus eine Anzahl Studenten, darunter Dr. Bruno Wille, der seine bezüglichen Eindrücke in der Aprilnummer 1896 von "Der sozialistische Akademiker" (Berlin) beschrieb:

Alls ich in dem freundlichen Siegburg nach Dietgens Wohnung fragte, wies man mir ein Häuschen, das, von Wein umrankt, inmitten eines Gartens an einem Bache lag. Felle, die im Wasser weichten, und der Geruch von Sichenrinde kündigten die Lohgerberei an. Ein hübsches, hochgewachsenes Mädchen führte mich in das Wohnzimmer und ging, den Vater zu rusen. Man sah es dem traulichen Raume an, daß sein Besitzer literarische Interessen hatte; dafür sprachen Zeitschriften und Bücher, die offenbar nicht zur bloßen Schau dastanden, sowie ein Porträt von Beranger.

Dietzen trat ein und begrüßte mich herzlich. Ein riesenhaster Mann, der mit seiner Körperkraft und jugendlichen Lebendigkeit seine 54 Jahre nicht verriet, obwohl der üppige Vollbart ergraut war. Der erste Blick auf das edle Gesicht genügte, um mir die Überzeugung zu verschaffen: das ist ein genialer, edler Mensch. Die großen, seurigen, dunklen Augen erinnerten an bekannte Goetheporträts. Auf der schönen Stirn lag eine heitere Philosophenruhe antiken Stils. Mit Männlichkeit paarte sich der Ausdruck eines weichen, zarten Gemüts. Die herzliche Geselligkeit und auch der einschmeichelnde Singsang seiner Sprache kündigten den Rheinländer besten Schlages an. Seine Stimme klang metallisch, etwas nasal. Dietzen kam unmittelbar von der Arbeit auf seiner Werkstätte, und sein Freimut sand nichts Bedenkliches darin, dem Besucher in Hemdärmeln entgegenzutreten. So bildete er eine ideale Ilustration zu dem

Titel seines ersten Buches "Das Wesen der menschlichen Kopfarbeit. Bon einem Handarbeiter".

Dietzgen machte sich zu einem Spaziergang mit mir bereit. Seine Lohgerberarbeit ließ er ohne weiteres liegen, wie er fie benn überhaupt nur soweit betrieb, als er nötig hatte, um seinen bescheidenen Sausstand zu erhalten. Bum Stlaven bes Broterwerbes hatte diefer Philosoph nicht bas Zeug. Wie heimisch er in ben Regionen höheren Geifteslebens war, mertte ich nach ben erften Worten. Reine Spur von Berkelftaub lag auf seiner arokartigen Seele: mehr durchgeistigt vermochte kein Professor vom Studiertisch sich zu erheben, wie dieser Lohgerber von seiner Sandarbeit. Wenige Minuten, und wir befanden uns im lebhafteften Gespräch über philosophische Bücher und Pro-Ich staunte über Dietigens fachmannische Belesenheit und allgemeine Bilbung, die geeignet mar, jene Progen ju beschämen, die mit Beringschätzung auf den Unftudierten herabausehen pflegen. Sogar mit ber antiken Literatur hatte sich ber Arbeiterphilosoph beschäftigt, und zwar mit tieferen Erfolgen, als fie an Symnasialabiturienten erscheinen, obwohl er ber griechischen Sprache unkundig, und im Lateinischen ein Anfänger war. Als ich in der Folgezeit einmal in Begleitung eines Studenten, der als hiftoriter brillierte, nach Siegburg tam, vermochte Dietgen in einer Distuffion über einen ziemlich ent= legenen Spezialgegenftand der Geschichte in schlagfertiger Beise Rebe zu fteben. Solche Außerungen von Wiffen und geiftiger Ueberlegenheit erfolgten mit einer Natürlichfeit und Schlichtheit, in der kein Atom von jener Großspuriakeit lag, wie ich sie nicht felten an Autodidakten bemerkt habe. Diekgen mar viel zu sachlich und weise, um jemals imponieren zu wollen.

Solange ich in Bonn war, gehörten die Wallfahrten nach Siegburg zu meinen liebsten Unternehmungen. Gewöhnlich brachte ich Dietzgen Bücher aus der Universitätsbibliothet mit. Zuweilen begleiteten mich befreundete Studenten. Und immer mehr lernte ich den Arbeiterphilosophen bewundern und lieben. Die Vielseitigkeit, Kraft und Frische seiner Begabung wirtte begeisternd gleich einem Eichenbaum, dessen Stamm, Geäst und Krone sich durch Üppigkeit auszeichnen. Dietzgen war keine einseitig abstrakte, nüchterne Natur. Mit einem sein und scharf

gegliederten Begriffsleben verband er ein gewiffes Poetengemut. Auf Spaziergangen leuchtete fein Auge, wenn es bei Naturschönheiten verweilte. Dichtungen, auch lyrische, die von unfünftlerischen Gemütern ftiefmütterlich behandelt werden, feffelten ihn. Ginmal rezitierte er mir die Überfetjung eines Gebichtes von Burns, die er in formvollendete Berfe gekleibet hatte. Wenn meine Erinnerung nicht trügt, fagte er mir bamals, er habe mehrere Lieber von Burns und Beranger nachgebichtet, Jugendlich war Dietgens Gemüt trot feiner Jahre geblieben. humorvoller Beiterkeit, zwanglos harmonierend und freimutig plaubernd, faß er gelegentlich zwischen uns jungen, übermütigen Burschen bei Bier ober Bowle. Stets aber hielt er fich fern vom Trivialen auf einer geiftigen Sohe, die felbft frechen Gelbschnäbeln Achtung einflößte. Im Ubrigen, bas beißt als Bürger von Siegburg, lebte er einfam, faft einfiedlerifch. Die Spießer waren nicht nach feinem Geschmad; auch hatten fie, besonders bie Beamten, eine gewiffe Scheu vor bem Sozialiften. Mit Parteigenoffen, beren sich in dem nicht fernen Köln schon genug befanden, tam er zur Zeit meines Bertehrs wenig zusammen und schien überhaupt teinen Beruf für bas Parteigetriebe zu haben. Er erzählte mir, daß er ein paar Bortrage in fozialbemokratischen Versammlungen gehalten, auch — wenn ich nicht irre - einmal für ben Reichstag kandidiert habe, meinte aber, er sei kein Redner und kein Tagespolitiker. Bon einem Renkontre mit der hohen Obrigkeit erzählte er in seiner gemütlichen Art. Rurg nach bem Sobelichen Attentat hielt er auf Beranlaffung ber Barteigenoffen in Röln eine Borlefung über "Die Rufunft der Sozialbemofratie". Das Manustript wurde als Broschure gleichen Titels veröffentlicht.

"Inzwischen hatte das zweite — Nobilingsche — Attentat stattgefunden, darob die uniformierte, dekorierte, betreste, bedottorte und beamtete preußische Welt auffuhr wie von der Tarantel gestochen. Sie beschlagnahmte meine Schrift, koppelte mich mit dem Handgelenk an einen anderen Bagabunden und lieserte uns beide am Borabend vor Pfingsten in das Kölner Arresthaus am Klingelpüß. Nachdem ich dort zwei Monate verbracht, stellten sie mich mit dem Redakteur der "Neuen freien Presse" und mit meinem Freunde Kröger, der sich der

Rolportage dieser staatsgefährlichen Schrift schuldig gemacht hatte, vor das Kriminalgericht, unter der Anklage, durch diese Rebe und Schrift - was weiß ich - bie Rlaffen aufgehett, die Religion heruntergeriffen, den öffentlichen Frieden gefährdet zu haben u. f. w. u. f. w. Nachdem uns das Gericht von Strafe und Roften freigesprochen, wurde ich wieder vom Bendarm ans Rettchen gelegt und in meine Belle abgeführt. Der Staatsanwalt hatte appelliert; und als die zweite Inftanz nochmals auf Freispruch erkannte, appellierte ber Sartnäcfige zum brittenmal an den Raffationshof in Berlin, der endlich die Schrift und den Autor freigab, bis wenige Tage nachher das Sozialiftengeset ber Freiheit ein rabitales Ende machte und mir bie Behörde dokumentarisch versicherte, die Zukunft der Sozialdemotratie sei verboten. Hat nicht Aerres das Meer gepeitscht, weil es unruhig mar? Nun laßt die Preußen mal peitschen: die Sozialdemokratie wird fich schon ihre Zukunft schaffen".

Zum brittenmal wanderte der Bater im Juni 1884 nach den Vereinigten Staaten und übernahm bald nach seiner Ankunst in New York die Redaktion des eben gegründeten Parteiorgans, "Der Sozialist", und blieb auf diesem Posten, bis er anfangs 1886 auf meinen Wunsch zusammen mit meinen zwei Schwestern und einem Bruder — eine in Rußland verheiratete Tochter war allein von meinen Geschwistern in Europa geblieben — zu mir nach Chicago übersiedelte.

In Chicago schrieb Vater 1886 ein Schriftchen von 60 Seiten, betitelt: "Streifzüge eines Sozialisten in das Gebiet der Erfenntnistheorie", welches 1887 im Verlag der Volksbuchhandlung in Hottingen-Zürich veröffentlicht wurde. Im Jahre 1887 verfaßte er das "Acquist der Philosophie".

Als 1886 die Redakteure der "Chicagoer Arbeiterzeitung" vershaftet wurden, um ein Jahr später durch eine blinde Justiz in dem bekannten Anarchistenprozeß zum Tode verurteilt zu werden, übernahm der Vater vorübergehend die Chefredaktion und blieb bis zu seinem Ende als Mitarbeiter an dieser Zeiztung tätig.

An dieser Stelle möchte ich einige Daten über meinen Vater einslechten, die F. A. Sorge aus Hoboken, der Intimus von Marx und Engels und der Nestor der amerikanischen Sozial= bemokratie, im Pionier-Kalender der "Newyorker Bolkszeitung" 1902 veröffentlicht hat:

Alls er zum drittenmal nach Amerika kam, mietete er in einem abgelegenen Teile bes nördlichen New Jerfen ein altes, faft verfallenes Haus, bas taum Spuren früherer Bohnlichkeit zeigte, und befand sich bort gang wohl und zufrieden, obgleich Besucher nur mit Beforgnis die Stufen der madligen Treppe betraten, die in feine Wohnung führte. Im Juli 1884 schrieb er an einen Freund über "ben Marrschen Ausspruch . . . baß auch (für bas Individuum) die Okonomie die Grundlage ift, auf der sich aller geiftige Überbau erhebt. Unfere Belt will zivilifiert wohnen, effen, trinken, wenn auch inwendig Barbarei ift. Ich, für mein Teil, kann bei einer barbarischen Lebensweise ganz vergnügt fein, wenn nur die Privatökonomie fo weit geordnet ift, mich forglos mit dem Überbau beschäftigen zu können." — Bon einer beabsichtigten Reise nach Deutschland fagt er in einem Briefe vom 27. November 1887: "Ich werde per Zwischended reisen, weil berjenige, ber nichts verdienen tann, die Moneten breimal herumdrehen muß, ehe er sie ausgibt. Budem fühle ich mich auch in einer gedemütigten Rolle wohler als auf hohem Pferde."

Die Bedürfnislosigkeit machte ihn keineswegs kopfhängerisch ober gleichgültig gegen die Dinge der Außenwelt. Daß er Freude am Leben, Lust an der Arbeit hatte, geht recht klar hervor aus dem folgenden Briefe an einen Jugendfreund, der in New Nork lebte:

"Siegburg, 25. Septbr. 1869.

.... Ich bin aus Petersburg nach dem Tummelplat unserer Jugend, nach dem User der Sieg, zurückgekehrt, habe in Siegburg Hütten gebaut und gerbe den Leuten das Fell. Was mir in den Sinn kommt, ist der Wunsch, auch Dir möchten die heimatlichen Mucken so start zusprechen, daß Du den Hubson und die amerikanische Jagd nach Reichtum verließest, mit Deinem weiblichen alter ego und den sleischlichen Erzeugnissen heimkehrtest, um die Schätze zu graben und zu genießen, die weder Rost noch Motten fressen das sind die allgemeinen Wahrheiten der Wissenschaft und die geschichtliche Entwicklung des Menschengeschlechtes. Wenn das Menschengeschlecht auch nach Karl Vogt von den Affen abstammt, so ist es immer doch noch — der erhabene Gegenstand.

Bei Otto Meißner ist der bekannte Embryo meiner Jugend, das Kind, das ich so lange unter dem Herzen getragen, zur Welt gekommen. Es ist getaust: "Das Wesen der menschlichen Kopfarbeit, dargestellt von einem Handarbeiter — eine abermalige Kritik der reinen und praktischen Vernunst", trägt auch hinter der Vorrede meinen Namen und Titel: J. D., Lohgerber. Ich lasse Sir empsohlen sein.

Ein anderes Ereignis, das mich bewegt, und woran Du teil nimmst, ist ein Besuch, der mir vor ungefähr vierzehn Tagen von unserem verehrten Heros Karl Marz zuteil wurde. Er war mit einer sehr liebenswürdigen Tochter einige Tage bei mir in Siegburg.

Perfonlich mar J. Dietgen ein schöner, ftattlicher Mann, lebhaft an die fo oft geschilberte Gestalt Goethes erinnernd, ebenmäßig gebaut und von edler, ungezwungener Saltung, mit freiem offenem Blicke voll Rlugheit und Charaktergüte. Sein ganzes Wesen war Achtung und Chrfurcht gebietend. Bescheidenheit, Anspruchslosigkeit trieb er fast zu weit, besonders im Vertehr mit ben Herausgebern bes "Sozialift" in New York, bem Nationalen Grekutivkomitee ber S. A. P., die ihm bas Leben sauer machten, mahrend er die Redaktion des Blattes Aber bei aller Bescheidenheit und Anspruchslosigkeit besaß und bewahrte er Männlichkeit und echten Mut. Während das Nationale Grekutivkomitee nach dem Bombenwurf nur darauf bedacht war, sich gegen Anarchismus und gegen jede Gemeinschaft mit ben Anarchiften zu verwahren, ging Dietigen in den schlimmsten Tagen der von den Ordnungshelden in Chicago etablierten Gesetzlosigkeit zu den Verfolgten und Geschmähten und bot ihnen in ber Stunde ber Not seine Silfe an. Und dazu gehörte damals wirklich Mut und Charakterfestigkeit. Es war eine rein menschliche, boch männliche Bandlung, die ihm die Chicagoer Polizei auch vergalt durch eine Haussuchung in feiner Wohnung bei ben geangsteten Rindern Dietgens.

Einer der damaligen Mitarbeiter der "Chicagoer Arbeiterzeitung" schilberte das Handeln und Auftreten Josef Dietgens zu jener Zeit:\*



<sup>\*</sup> Bergl. Die Arbeiterbewegung in ben Bereinigten Staaten 1886 bis 1892 von F. A. Sorge, "Reue Zeit" 1895, II. Bd., S. 339.

"Alls im Mai 1886 die Wogen der Arbeiterbewegung höher und höher zu schlagen begannen, als die Heumarktbombe gefallen war und dann der Rückschlag kam mit seiner an Rußland erinnernden Polizeiherrschaft, als vorsichtige und besonnene Leute es für aut befanden, den verhafteten Redakteur der "Arbeiterzeitung" ju verleugnen als einen Menschen, ben fie nicht kennten, ba ftellte fich, es war am 6. Mai, ben Berausgebern des Chicagoer Arbeiterblattes, refp. denjenigen von diesen Serausgebern, welche es nicht auch vorgezogen hatten, fich feitwärts in die Bufche zu fclagen, ein alter Berr vor, ber ihnen seine Dienste für die Redaktion ihrer Zeitung gur Berfügung stellte, weil er es für seine Pflicht hielt, in die Bresche ju fpringen für die aus ben Reihen ber Rämpfenden Geriffenen, weil es ihm notwendig bunkte, daß es in folcher Zeit ben Chicagoer Arbeitern nicht an einem Organ fehle. — Diefer alte Berr, ein Mann von riefiger Körpergeftalt, mit bem Ausfeben eines Patriarchen, wie man sie auf guten, alten Bilbern fieht, mar ber nicht lange zuvor nach Chicago zu feinen Kindern übergesiedelte Josef Dietigen, mar ber Mann, ber nach ber jungen Beltstadt gekommen war, um im Rreise seiner ihn verehrenden Familie einen ruhigen Lebensabend zu verbringen. Es war berfelbe Dietigen, welcher in dem Chicagoer Blatte von Spies und seinen Mitarbeitern häufig mit Spott und Hohn überschüttet worden war in einer gehässigen Kontroverse, die, von Prinzipien ausgehend, von jener Seite auf die ihnen unbekannte Person Dietigens und ben manchmal altmobischen, verschnörkelten Stil besfelben hinübergetragen worden mar. — Daß bas Anerbieten Dietgens, ber für feine Dienfte teine Bezahlung beanspruchte und auch keine erwartete, ein mutiges und uneigennütziges mar, bas leuchtete nicht nur benjenigen ein, welchen es gemacht wurde, sondern wurde auch von allen bewundert und anerkannt, die bamals und später davon erfuhren. Sein Anerbieten wurde angenommen, und als nach etwa zwei Wochen der Verwaltungsrat der "Socialistic Publishing Society" zusammentrat, wählte berselbe ihn einstimmig zum Chefredakteur der drei im Berlage der genannten Gefellschaft erscheinenden Zeitungen: "Arbeiterzeitung", "Fackel", "Borbote". Als ber neue Chefrebakteur feine Stellung antrat,

ba tat er das mit einer kleinen Ansprache an das Redaktionsversonal, deren Inhalt den ganzen Mann charakterisiert: "Man hat mich zu Ihren Chefredakteur gewählt, meine Berren! Wenn nun mit diefer Stellung die Pflichten eines Auffehers ober Treibers verbunden find, bann paffe ich nicht für dieselbe. Ich werbe mich barauf beschränken muffen, meine Artikel ju Man fagt mir, es fehle hier in der Redaktion an Einigkeit. Nun, wenn Sie Bertrauen gewinnen konnen zu mir, bann legen Sie mir portommenbenfalls Ihre Meinungsverschiedenheiten vor. Ich will bann versuchen, Schiederichter zu spielen und Frieden zu ftiften." - Run, mit ber Uneinigkeit war es nicht eben schlimm, aber Vertrauen gewannen die Rebaktionsmitglieder zu ihrem neuen Chef, so daß berfelbe wie ein Bater von ihnen verehrt murbe. Un biefem Berhältnis hat sich, obschon Dietigen die Chefredaktion nicht lange behielt, sondern auf den Titel verzichtete und sich damit begnügte, Artifel zu liefern, bis zu feinem Tobe im April 1888 nichts geandert. Der fast allzu bescheidene Mann, welcher es geradezu schüchtern vermied, personlich an die Offentlichkeit zu treten, ift in Chicago nur wenigen naber befannt geworben: alle aber, die das Glück gehabt haben, ihn kennen zu lernen, haben ben Menschen Dietigen geliebt und bem Charafter in ihm ihre Hochachtung gezollt."

Und Sorge fährt fort: Wegen seines Eintretens für die hinter Kerkermauern sitzenden Gefangenen sowohl, als wegen der redaktionellen Führung der "Chicagoer Arbeiterzeitung" während des Prozesses gegen Spies und Genossen und nach demselben sind Dietzen viele Vorwürfe von Freund und Feind gemacht worden. Er versuchte die Gegensätz zwischen Sozialisten und Anarchisten" zu mildern durch Hervorhebung dessen, was

<sup>\*</sup> Hier und im folgenden, wo von Anarchiften die Rede ift, ist zu beachten, daß cs sich speziell um damalige Chicagoer Anarchisten, sogenannte "Kommunistische Anarchisten" handelt, die keine Individualisten, sondern aufrichtige, aber rabiat gewordene und theoretisch unklare proletarische Revolutionäre waren. Diese, und keine Individualisten, für welche sie irrtümlicherweise von New Yorkern und anderen Genossen außerhald Chicagos gehalten wurden, suchte mein Bater der sozialistischen Arbeiterbewegung wiederzugewinnen. E. D.

beiben gemeinsam war, im Ginklang mit ber Borschrift für den kultivierten Gebrauch des Intellektes, "nur graduelle und teine übertriebenen, teine toto caelo, teine fogenannten "wefent= lichen" ober absolute Unterschiede zwischen den Dingen zu statuiren." "Nur durch mäßige Unterscheidung lösen sich die Widersprüche" - fagt er in seinem "Acquisit der Philosophie." In Briefen an einen Freund im Often bes Landes schreibt er einmal (am 20. April 1886): "Ich für meinen Teil lege fehr wenig Gewicht auf den Unterschied, ob Anarchift ober Sozialift, weil mir scheinen will, daß man aus diesem Unterschied zu viel Aufhebens macht. Wenn die einen tolle Wüteriche zwischen ober unter fich haben, find die anderen dafür mit Angstmeiern gesegnet; beshalb find mir die einen so lieb als die anderen; bie große Bahl bei beiden Fraktionen bedarf noch fehr ber Erziehung, die von felbst den Ausgleich bewerkstelligen wird." -Am 17. Mai 1886 schrieb er: "Ich war auch ber Meinung, baß man ben Unterschied zwischen Anarchiften und Sozialisten nicht zu groß machen foll, und als nun jest die Bombe platte und das Personal der "Arbeiterzeitung" eingesponnen wurde, bot ich sofort meine Dienste an. Das wurde sofort acceptiert." - Einstweilen wollte er nur Mitarbeiter fein, nicht Redakteur, und fagte bann weiter: "Der Anarchismus hatte mich schwerlich viel ftoren tonnen, nur mit bem Moftianismus, fofern er bas Butichen und bie Privatrache jum Snftem macht, hatte ich mich nicht befreunden können. Daß das ober der vorge= fallene Spektakel ber Partei fo viel schabet, wie die Bartfeligen baraus machen, glaube ich gar nicht. Im Gegenteil, daß bem Bolte ein Beifpiel gegeben wird, wie man feine Bahne zeigen foll, hat auch viel für sich."

Dietzen hatte, als er nach Chicago ging, vom Nationalen Exekutiviomitee den Auftrag erhalten, Situationsberichte für den "Sozialist" zu liefern, aber als er seinen Artikel über den Bomben-wurf 2c. einsandte, wurde derselbe zurückgewiesen, "weil er den Anschauungen des Romitees direkt entgegensteht". Dietzen griff nun den "Sozialist" und das Nationale Exekutiviomitee scharf an in verschiedenen Artikeln der "Chicagoer Arbeiterzeitung" und einem Freunde schrieb er darüber am 9. Juni 1886 folgendes:

"... Ich nenne mich da einen "Anarchisten", und der fortgelaffene Baffus erklärt sich barüber, wie ich ben Unarchismus verstehe: ich unterschiebe ihm nämlich eine bessere Bebeutung als er bisher hat. Nach meinem Dafürhalten — und darin stimme ich mit all unseren besseren und besten Genossen überein — erreichen wir die neue Gefellschaft nicht ohne ernst= liche Rämpfe; bente fogar, daß ohne wüsten Rummel, ohne "Unarchie" es nicht hergeben kann. Ich glaube an die "Anarchie" als Übergangsstadium. In der Wolle gefärbte Anarchisten tun zwar, als sei ber Anarchismus bas Endziel: es sind infoweit Tollfopfe, die fich für die Radikalften halten. Die Radikalen sind wir, die hinter dem Anarchismus und über ihn hinaus die kommunistische Ordnung wollen. Das Endziel ift die sozialistische Ordnung, nicht die anarchistische Unordnung. Wenn sich jest die Chicagoer hier dieser Wendung ihrer Sache bedienen wollen, konnte ich babei wirksam helfen. Die Unarchiften kamen bann in Reih und Blied und bilbeten mit ben wertvollsten Sozialisten aller Länder eine einhellige, schlagfertige Truppe, vor der die Schwächlinge, die Stiebeling, die Fabian, Bogt, Bierect 2c. 2c. wie Spreu verstieben und fich verkriechen muffen. Bu biefem 3mede - ift meine Meinung - follten die Namen "Anarchift", "Sozialist", Kommunist" durcheinander geworfen und so gemigt werden, daß Hornvieh kein Verstand mehr daraus gewinnen kann. Die Sprache ift nicht nur bazu da, um die Dinge auseinander zu halten, sondern auch fie zu verbinden - bann ift fie bialektisch. Die Worte und der Intellekt, in beffen Sand die Sprache erst Sprache ift, sollen uns und können uns nichts weiter als ein Bild der Dinge malen: beshalb barf fich ber Mensch berselben frei bedienen, fofern er nur mit seinem Zwecke zustande kommt" . . .

Die Fehbe wurde längere Zeit fortgeführt, und als zuletzt auch der Freund im Often ihm Vorwürfe machte, schrieb Dietzgen am 9. April 1888, wenige Tage vor seinem Tode, noch:

"Bon meiner Anlehnung an die sogenannten Anarchisten bin ich noch voll erbaut und glaube fest, damit heilsam gewirkt zu haben."

Unser Dietzgen besaß gesunden Humor, war leicht aufgelegt, Freunde und Angehörige zu necken, und war überhaupt kein Philister. Als ein Bekannter ihn an Versprochenes erinnerte, antwortete er: "Bitte, mich nie beim Worte zu nehmen, sondern nur alles queckfilberig zu verstehen."

Giner Freundin ber Familie schrieb er:

"Benn die Kinder oder eines davon nächstens über mich klagen, daß ich mehr Bersprechen mache, als ich erfülle, möchte ich nicht gerne haben daß Sie Böses von mir denken. Die Schuld liegt an den leichtgläubigen Kindern, die ich von Jugend auf belehrte, daß sie mir nicht alles glauben dürfen, was ich verspreche, die aber in dieser Beziehung inkurabel sind."

Ein anderes Mal meldet er, daß er in Deutschland noch ein Einkommen von ungefähr zwei Mark per Tag habe und fährt fort: "Ich werde nun — und freue mich darauf — nächsten Sommer versuchen, ob ich damit nicht wie ein herunterz gekommener Ravalier in einem deutschen Dorfe leben kann."

In einem Briefe vom 18. Juli 1887 schlägt er einen schalthaften Ton 'an:

"Ich habe letzter Tage Düntzers "Goethes Leben" gelesen. Dieser eble Dichter ist ein herrlicher Don Juan! Wie der zu lieben und untreu zu werden versteht! Seine vielen Liebsschaften haben mich arg für die Nachahme begeistert, nur seine Untreuen würden mir (etwas) mehr Sorgen machen. Im ganzen ist der Mann doch eine bewunderungswürdige Persönlichkeit."

Im November 1887 melbet er, daß ihm Geld für eine literarische Arbeit gesandt wurde, und fügt hinzu:

"Nun bin ich also ein reicher Mann; dann gehe ich aber auch, sobald es hier mit der Zeitung ausläuft, nach Deutschland und versuche die Lust der Ginsiedelei in meinem Heimatbörschen. Das ift mein Ideal. Wenn ich dann dort so eine alte Jugendfreundin auftreiben könnte — was sehr wahrscheinlich — die mir Gesellschaft leistete, dann fordere ich mein Jahrhundert in die Schranken."

Und am 2. Februar 1888 schreibt er:

"... Ich habe aber auch noch etwas anderes, das mich sehr beschäftigt, von dem ich Ihnen nur ganz im geheimen sprechen darf ..... Ich din nämlich seit längerer Zeit dabei, eine alte Jugendfreundschaft zu vertiesen in eine Liebschaft. Wenn ich Sie in einer bessern Stimmung vermuten dürste, würde ich Ihnen von der Torheit der Alten mehr erzählen; jetzt aber will ich auf bessere Zeiten warten!" . . .

Bährend Dietzen in der Philosophie und besonders in der Dialettik Hervorragendes leistete, war er in der politischen Ökonomie, in der Lehre von der Entwicklung der wirtschaftlichen Zustände der Gesellschaft nicht minder bewandert. Mit scharsem Blicke erkannte er frühzeitig die Richtung der modernen kapitalistischen Produktionsweise und deren Rückwirkung auf die politischen Zustände der verschiedenen Länder. So schrieb er schon 1881 aus Deutschland:

"Die Bereinigten Staaten bleiben, nach meiner Ansicht, das Land der Zukunft innerhalb der Bourgeoisgesellschaft. Von der Neuen Welt aus, von der Konkurrenz, die sie dem alten Europa macht, wird hier die Stickluft ausgetrieben. Der Ackerdau geht bei uns sichtbar zu grunde. Das Land wird mehr und mehr Anhängsel der Städte, Jagdgrund, Park, Villegiatur. Und wenn unser Volk sich nicht bald aufrastt und seine Dränger gründlich über den Hausen wirft, dann wird ganz Europa Verzgnügungstummelplat der Amerikaner. Von hier wandern die Arbeiter dorthin, von dort wandern die Mastbürger hierher; dann haben sie drüben ihre Werkstätten und hier ihre Villen."

Und wenige Jahre später, in dem ersten Briefe über Logik an seinen Sohn ("Acquisit der Philosophie", S. 106) erklärt er, wie demokratische und proletarische Interessen innig verwachsen seien, und fährt fort:

"Wenn man das in den Vereinigten Staaten noch weniger erkennt, so zeugt das mehr für die glückliche Situation des Landes, als für die Wissenschaftlichkeit seiner Demokratie. Die endlosen Urwälder und Prärien, welche den Undemittelten zahlslose Heimstätten dieten, vertuschen den Gegensat zwischen Arbeit und Kapital, zwischen der kapitalistischen und proletarischen Demokratie mit oder ohne Sänsessüchen. Wohl sehlen Dir noch die Kenntnisse in der proletarischen Dekonomie, um mit zweiselloser Gewißheit einzusehen, wie gerade auf dem republikanischen Boden Amerikas der Kapitalismus Riesenschritte macht, welche seine Doppelausgade, erst das Volk zu knechten, um es darnach zu erlösen, immer frappanter im Lause der Zeit hervortreten läßt."

Von Dietzgens Hauptwerken, dem "Wesen der menschlichen Kopfarbeit" und dem später erschienenen "Acquisit der Philo-

sophie" ausscührlich zu reben, ist hier nicht der Ort. Aber es darf ausgesprochen werden, daß der Monismus, die Lehre von der Einheitlichkeit alles Seins, in der zweiten Hälfte des neunzehnten Jahrhunderts keinen beredteren, überzeugteren und überzeugenderen Versechter hat, als Josef Dietzen, und daß er die Dialektik, die Geburtshelferin seiner philosophischen Erzeugnisse, in wunderdarer, herzerfrischend urwüchsiger Weise handhabte. In dem hochinteressanten Werkden "Ludwig Feuerbach und der Ausgang der klassischen deutschen Philosophie" erläutert Friedrich Engels das Wesen der Dialektik und sagt: "Und diese materialistische Dialektik, die seit Jahren unser bestes Arbeitsmittel und unsere schärfste Wasse war, wurde merkwürdigerweise nicht nur von uns, sondern außerdem noch, unabhängig von uns und selbst von Hegel, wieder entdeckt von einem deutschen Arbeiter, Josef Dietzgen."

"Wer Vaters wuchtige Art bes Schreibens kennen gelernt hatte und alsdann seine persönliche Bekanntschaft machte, wunderte sich gewöhnlich über seine Milbe und bescheidene Zurückhaltung, hinter denen er jedoch keinen geringen Stolz wahrer Ueberzeugnng barg. Wir Kinder dursten mit dem Vater aus Freieste umgehen, versuchteu wir aber unsere Freiheit zu misbrauchen oder ihm zu klug zu sein, dann wußte er uns bald durch einige Worte und häusig nur durch einen verständnisvollen Blick zu beschämen. Ein glücklicherer Mensch, wie Vater es war, ist wohl schwer anzutreffen, aber auch wohl keiner, der treuer in allen seinen Lebensbeziehungen gewesen wäre.

Der Tob war ihm mit Feuerbach kein übel, wohl aber langes Leiden, dem gegenüber er sich gern als Feigling bekannte, während er kurze Krankheiten mit Resignation und selbst mit Humor ertrug. Der Tod bewieß sich ihm denn schließlich auch als Freund, indem er ihm nur für wenige Sekunden Zeit ließ, das Gesühl von Beklemmung und Bektürzung zu empfinden, das ich auf seinem Gesicht las, als er nach dem letzten Atemzug ringend bewußtloß vom Stuhle in meine Arme sank. Gine Herzlähmung sührte den Tod innerhalb zwei Minuten herbei. Es war an einem heiteren Sonntag, am 15. April 1888. Morgens hatten wir nach einem Spaziergang durch die Anlagen des im duftigsten Frühlingsgrün prangenden Lincolnparkes zusammen eine Flasche

#### XXVII

Bein getrunken und waren in angeregter Stimmung heim zum Mittageffen gekommen, an bem ber Bater fich mit feinem gewohnten herzlichen Appetit erfreute. Als unmittelbar barauf ber Raffee aufgetragen wurde, besuchte uns einer meiner Befannten. Dieser Besuch mar die Veranlassung, daß der Bater fich nicht, wie das seine Gewohnheit nach dem Mittageffen war, für eine halbe Stunde aufs Ohr legte, sondern sich eine Rigarre anzündete und an unserer Unterhaltung über die soziale Frage teilnahm. Mein Bekannter hatte fich in dieser Sache nicht ein= mal oberflächlich orientiert, was ihn jedoch nicht abhielt, dreift darüber zu urteilen. Trot meinem Wehren folcher Unwissenheit gegenüber wurde der Bater so lebhaft und erregt, wie ich ihn felten gefeben; mit unvergeflicher ernfter Emphase erzählte er, wie er schon vor vierzig Jahren die heutige Arbeiterbewegung vorausgesehen, und mar baran, seine Unsichten über ben balb zu erwartenden Sturz der kapitalistischen Produktionsweise außeinanderzuseten, als er plötlich mit erhobener hand mitten in einem Sate innehielt und wie oben beschrieben, verschieb, noch nicht gang sechzig Nahre alt.

Schlicht und einfach, Vaters Wesen entsprechend, ließen wir seinen Leichnam neben den hingemordeten Chicagoer Anarchisten auf dem Totenplatz Waldheim in Chicago am 17. April 1888 bestatten.

# Einleitung

# Die Stellung und Bedeutung von 🔊 J. Dietzens philosophischen Arbeiten

Von

Dr. A. Pannekoek

Die Geschichte der Philosophie ist die Geschichte des bürgerlichen Denkens; in ihr zeigen sich die einander folgenden Formen der Denkweise der herrschenden Rlassen. Denkweise tritt auf, nachdem sich aus dem Urkommunismus eine Gesellschaft mit Rlaffengegensätzen entwickelt hat, in ber ber Reichtum ber Mitalieder ber besitzenden Klaffe biefen freie Zeit und dadurch den Ansporn gab, den Produkten ihres Geiftes Aufmerksamkeit zu schenken. Im klassischen Griechenland ift ihr Beginn; die schärffte und entwickeltste Form aber fand fie, als im kapitalistischen Europa die moderne Bourgeoisie zur herrschenden Klasse geworden war und die Denker die Gedanken der Bourgeoisie zum Ausdruck brachten. Ihr charakteristisches Kennzeichen ist ihr Dualismus, der unverstandene Gegensatz zwischen Denken und Sein, zwischen Natur und Geist — eine Folge ihrer Verwirrtheit und ihres Unvermögens, die Dinge richtig und klar zu sehen. Es ist bie Spaltung der Menschheit in Klassen und der unverstandene Charakter der gesellschaftlichen Produktion, seit fie Warenproduktion murde, die hierin zum Ausbruck kommen.

Im urwüchsigen Kommunismus waren die Produktionsverhältnisse klar und durchsichtig; die Gebrauchswerte wurden gemeinschaftlich hergestellt und gemeinschaftlich genossen; die Menschen beherrschen die Produktion und waren, soweit es die sie beherrschenden Naturkräfte zuließen, ihres Geschickes Meister. Hier mußten die Gedanken noch einsach und klar sein; da ein Streit zwischen persönlichem und gemeinschaftlichem Interesse nicht vorhanden war, so gab es auch keinen tiefgehenden Gegensat zwischen Gut und Böse. Nur die stärkeren Naturkräfte schwebten als unbegriffene, bald wohltätige, bald zerstörende geheimnisvolle Mächte über diesen primitiven Gemeinschaften.

Mit dem Aufkommen der Warenproduktion ändert sich Die zivilisierte Menschheit fängt an, sich freier von bem schweren, launenhaften Drucke ber Naturfräfte zu fühlen: aber nun erheben sich neue dämonischere Mächte, von gesellschaftlichem Ursprung. "Sobald die Produzenten ihr Broduft nicht mehr felbft verzehrten, sondern es im Austausch aus der Hand gaben, verloren sie die Herrschaft Sie wußten nicht mehr, was aus ihm wurde, und die Möglichkeit war gegeben, daß bas Produkt bereinft verwandt werde gegen den Produzenten, zu seiner Ausbeutung und Unterdrückung." "Das Produkt beherrscht die Broduzenten" (Engels). Bei der Warenproduktion wird nicht ber vom besonderen Produzenten beabsichtigte Zweck erreicht, sondern das, was die Produktionskräfte hinter seinem Rücken burchsenen. Der Mensch benkt, aber eine stärkere gesellschaftliche Macht lenkt; er ift nicht mehr herr seines Geschickes. Die Produktionsverhältnisse sind kompliziert und undurchsichtig; der Einzelne produziert zwar selbständig, in seiner individuellen Arbeit aber verkörpert sich der gesellschaftliche Produktionsprozeß, deffen unbewußtes Werkzeug Die Früchte der Arbeit vieler werden von einzelnen genoffen. Das gesellschaftliche Zusammenwirken verbirgt sich hinter heftigem Konkurrenzstreit der Broduzenten unter einander. Das Intereffe bes Ginzelnen ift im Streit mit bem ber Gesellschaft; gut — b. h. das allgemeine Interesse berücksichtigen - fteht im Gegensatz zu bose - alles dem eigenen Vorteil aufopfern. Die Leidenschaften bes Menschen sowohl als auch seine Geistesgaben find, nachdem sie einmal losgelaffen, entfaltet, geübt, gestärkt, verfeinert murben, zu ebenso vielen willenlosen Waffen geworben, die eine höhere Macht gegen ihren Besitzer wendet.

So ungefähr waren die Eindrücke, aus benen der nachbenkende Mensch seine Weltanschauung bilbete, während er, als Mitglied der besitzenden Klasse, zwar Gelegenheit hatte, seine Ideen einem gewissenhaften Selbststudium zu unterwersen, aber, ihrer Quelle, dem Arbeitsprozesse sernstehend, nicht im stande war, ihren gesellschaftlichen Ursprung zu durchschauen. So mußte er dazu kommen, sie als selbständige geistige Mächte anzusehen oder aber ihren Ursprung in einer übernatürlichen geistigen Macht zu suchen. Diese zwiespältige metaphysische Denkweise hat im Lause der Zeiten die verschiedensten Formen angenommen, und zwar in übereinstimmung mit der Entwicklung der Produktion von der antiken Sklavenwirtschaft ab, durch die Leibeigenschaft und die mittelalkerliche Warenproduktion hin, dis zum modernen Kapitalismus. In der Entwicklung der griechischen Philossophie, in den verschiedenen Gestalken der christlichen Religion und in den modernen philosophischen Systemen sind diese auseinandersolgenden Formen verkörpert.

Man barf biese Systeme und Religionen jedoch nicht als bas ansehen, wofür sie ausgegeben werden, nämlich als - immer wieder migglückte - bloße Formulierungen ber absoluten Bahrheit, sondern in ihnen verkörpern sich immer höhere Stufen ber Erkenntnis, die der menschliche Geift von sich selbst und von der Welt erlangte. Der Zweck bes philosophischen Denkens mar, durch Begreifen Selbstbefriedigung zu finden; und wo das Verständnis nicht ganz auf natürliche Weise erreicht werben konnte, ba blieb ftets noch ein Felb für das übernatürliche, das Unbegreifliche übrig. Durch die mühsame Geistesarbeit der tiefsten Denker aber wurde das Wiffen ftets größer und für das Unbegreifliche blieb immer weniger Raum zurück. Und bas vor allem, seitdem das Aufkommen der kapitalistischen Produktionsweise zum beharrlich vorwärtsschreitenden Studium der Natur antrieb; benn hierbei hatte ber menschliche Geift Gelegenheit, um, von bem überreizten, hoffnungslosen Suchen nach ber absoluten Wahrheit befreit, im Finden von sich stetig aneinanderreihenden Teilwahrheiten seine Kraft bei einfacher, stiller und fruchtbarer Arbeit kennen zu lernen. Der Drang, die Bedeutung und den Wert dieser neuen Wahrheiten sestzustellen, gab den Anlaß zu den Fragen der Erkenntnistheorie. Die Versuche zu ihrer Lösung bilden einen integrierenden Bestandteil der neueren philosophischen Systeme, welche eine sortschreitende Entwickelung der Erkenntnislehre ausweisen und darstellen. Ihrer Vollendung stand jedoch der übersnatürliche Charakter dieser Systeme im Wege.

Durch die technischen Bedürfnisse des Kapitalismus vorwärtsgetrieben, gestaltete sich die Entwicklung der Naturwiffenschaft zu einem Triumphzuge bes menschlichen Geiftes; bie Natur wurde unterworfen, erft geiftig, indem man ihre Gesetze entbeckte, bann materiell baburch, daß man biese nun bekannten Kräfte bem menschlichen Willen unterwarf und fie dem höchsten Zwecke, der mühelosen Produktion unserer Lebensbedürfnisse, bienstbar machte. Um so schärfer (ber Rapitalismus macht, wie die Klaffengegenfätze, so auch alle Rontrafte schärfer, aber baburch auch einfacher und flarer) hob sich hiervon die tiefe Finsternis ab, in welche die Natur ber menschlichen Gesellschaft gehüllt blieb. Während die Naturkunde alle Geheimniskrämerei entbehren konnte, bot bas Dunkel, worin sich ber Ursprung der Ibeen verbarg, nach wie vor dem Wunderglauben einen sicheren Rufluchtsort auf dem Gebiete des Beiftigen.

Der Kapitalismus geht zur Neige; ber Sozialismus naht. Kräftiger kann die große Bedeutung dieses Überganges in der menschlichen Geschichte nicht ausgedrückt werden, als durch die Worte von Mary und Engels: "Damit schließt die Borgeschichte der Menscheit ab; damit scheidet der Mensch endgültig aus dem Tierreich." Mit der gesellschaftslichen Regelung der Produktion wird der Mensch ganz zum Herrn seigenen Geschicks. Keine geheimnisvolle gesellschaftliche Macht durchkreuzt mehr seine Absichten und stellt ihren Erfolg in Frage; keine geheimnisvolle Naturmacht

beherrscht ihn mehr. Nicht als Sklave, sondern als Meister steht er der Natur gegenüber. Er hat ihre Wirkungen untersucht, erkannt und sich dienstbar gemacht; nun erst ift er in Wirklichkeit ber Herr ber Erbe. Nun erscheint bie jahrhundertlange Geschichte der Zivilisation als notwendige Vorbereitung zum Sozialismus, als ein langfames Sichlosringen aus der Sklaverei der Natur, als eine allmähliche Steigerung ber Produktivität des Arbeitsprozesses bis zu dem Grade, in dem der Lebensunterhalt aller fast mühelos beschafft werden kann. Das ift bann auch bas Verdienft und bie Rechtfertigung bes Kapitalismus, daß er, nach so vielen Jahrhunderten des unmerklich langsamen Fortschritts, in schnellem Ansturm die Natur unterwerfen lehrte, die Brobuktionskräfte entfesselte und schließlich den gesellschaftlichen Arbeitsprozeß so umformte und bloßlegte, daß er nun endlich vom menschlichen Geiste durchschaut und begriffen werden fonnte - die unumgängliche Vorbedingung, um ihn beberrichen zu lernen.

Eine folche tiefgehende ökonomische Revolution, wie sie seit dem ersten Erscheinen der Warenproduktion noch nicht dagewesen ist, muß eine ebenso tiefgehende geistige Revolution mit sich bringen. Sie ist der Abschluß der bürgerlichen Periode — im weitesten Sinne —, sie sührt auch das Ende des bürgerlichen Denkens herbei. Mit ihr verschwindet das Geheimnisvolle der gesellschaftlichen Borgänge; mit ihr endet auch der ideelle Ausdruck dieses Geheimnisvollen. Die langsame Entwicklung des menschlichen Denkens von der Unwissenheit zum stets besseren Verständnis sindet nunmehr einen ersten Abschluß; dies dedeutet den Schluß, die Vollendung der Philosophie, was zugleich auch ihre Ausschung und ihr Ende als Philosophie bedeutet. An ihre Stelle tritt die Wissenschaft vom menschlichen Geiste als Naturwissenschaft.

Eine neue Produktionsordnung wirft ihren Lichtschein voraus in die Röpfe der Menschen. Dieselbe Wissenschaft, die uns die gesellschaftlichen Kräfte kennen und dadurch zügeln lehrt, befreit auch ben Geift von der betörenden Wirkung bieser Rrafte; sie sett ihn - schon jett - in ben Stand, sich frei zu machen von überliefertem Aberglauben und Ideologien, die früher ber Ausbruck bes Unbekannten maren. Wir können uns mit unserem Geifte bereits in die kommende Reit versetzen; so machsen in uns schon, wenn auch unvollkommen, Ideen, die dann herrschen werden; so sind wir im ftande, schon jest die bürgerliche Philosophie denkend zu überwinden und das Wesen unseres Geistes nüchtern und flar zu erkennen. Die Vollenbung und bas Ende ber Philosophie braucht nicht auf die Herrschaft der sozialistischen Produktion zu warten. Die neue Erkenntnis fällt nicht wie ein Meteor vom Himmel; sie entwickelt sich, zuerst unvoll= kommen und unbemerkt, bei einigen Denkern, die am stärksten ben Atem ber nahenden Zeit fühlen. Mit dem Wachsen ber Wiffenschaft von der Gesellschaft und mit deren Praxis, ber sozialistischen Arbeiterbewegung, zugleich und auf dieselbe Weise als sie verbreitet sie sich, Schritt für Schritt an Boben gewinnend, in unaufhaltsamem Kampfe mit den überlieferten Ideen früherer Zeiten, an die fich die herrschenden Rlaffen festklammern. Dieser Rampf ift ber geiftige Begleiter des gesellschaftlichen Rlaffenkampfes.

Die Praxis der neuen naturwissenschaftlichen Forschung war bereits ein paar Jahrhunderte im Gange, ehe die Theorie auffam, zu allererst in der Form der Berwunderung darüber, daß der Mensch mit so großer Sicherheit Erscheinungen vorauszusgagen und ihren Zusammenhang sestzustellen wagt. Unsere Ersahrung beschränkt sich auf die ein paarmal wiedersholte Wahrnehmung der Regelmäßigkeit oder des Zusammenstressens von Ereignissen; den Naturgesehen aber, in denen der ursächliche Zusammenhang der Erscheinungen ausgedrückt

wird, schreiben wir einen allgemeingültigen und notwendigen Charakter zu, der weit über die Erfahrung hinausgeht. Der Engländer Hume stellte als Kausalitätsproblem die Frage nach einer Erklärung dieses Handelns; da er aber die einzige Quelle der Erkenntnis in der Erfahrung sah, konnte er keine befriedigende Antwort sinden.

Kant, der den ersten bedeutenden Schritt zur Lösung tat, war in der Schule des Rationalismus aufgewachsen, der damals in Deutschland herrschte und der eine den Ansforderungen des vermehrten Wissens angepaßte Fortsetung der mittelalterlichen Scholastik war. Bon der These auszgehend, daß, was im Denken logisch ist, in der Welt wirklich sein muß, stellten die Rationalisten allein durch Deduktion allgemeine Wahrheiten über Gott, über die Unendlichseit und der Unsterdlichseit auf. Durch Hume beeinslußt, wurde Kant zum Kritiker des Rationalismus und dadurch zum Reformator der Philosophie.

Auf die Frage, wie es möglich ift, daß wir allgemein gültige Renntnisse besitzen, deren wir unbedingt (apodiftisch) gewiß find, wie 3. B. mathematische Lehrfäte ober ben Sat, daß jede Beränderung eine Urfache hat, war Kants Antwort: Erfahrung und Wiffen werden sowohl burch basjenige bedingt, mas in der Organisation unseres Geistes liegt, als durch die Gindrücke von außen. Das erstere muß notwendigerweise in jedem Wiffen und jeder Erfahrung enthalten sein; darum ist alles, was von diesem gemeinschaftlichen geiftigen Teile bes Wiffens abhängt, vollkommen ficher und von den besonderen Sinneseindrücken unabhängig. Aller Erfahrung gemeinsam und notwendige, nicht loszubenkende Bestandteile davon sind die reinen Anschauungsformen, Raum und Zeit, mahrend die vielerlei Erfahrungen, um miteinander Erkenntnis formen zu können, durch die reinen Verstandesbegriffe, die Rategorien, zu benen unter anderem auch die Urfächlichkeit gehört, verknüpft werden muffen.

Kant erklärt nun die Notwendigkeit und allgemeine Gültigsteit der reinen Anschauungsformen und der reinen Bersstandesbegriffe dadurch, daß sie der Organisation unseres Geistes entspringen. Den Sinnen bietet sich die Welt als eine Reihe von Erscheinungen in Raum und Zeit dar; vor unserem Verstand werden diese Erscheinungen zu Dingen, die durch Naturgesetze ursächlich zu einem Naturganzen verbunden sind. Für die Dinge, so wie sie an sich sind, haben weder Anschauungssormen noch Verstandesbegriffe Gültigkeit; von ihnen wissen wir nichts; wir können sie uns nicht vorsstellen und nicht denken.

Die Ergebnisse dieser Untersuchung, die für uns als erster wichtiger Beitrag zu einer wissenschaftlichen Erkenntnistheorie das Wertvollste an Kants Philosophie sind, waren für Kant hauptfächlich als Hilfsmittel zur Beantwortung dieser anderen Fragen wichtig: welchen Wert hat Wiffen, das über die Erfahrung hinausgeht? Können wir, nur durch Deduktionen mittels Begriffen, die über das Sinnliche hinausgehen, Wahrheiten ableiten? Die verneinende Antwort war eine vernichtende Kritik des Rationalismus. Wir fönnen die Grenzen der Erfahrung nicht überschreiten; aus der Erfahrung allein ift Wiffenschaft zu erlangen. Alle Kenntnis bie man vom Unbegrenzten und Unendlichen, von den Ideen ber reinen Vernunft, ber Seele, ber Welt und Gott zu haben meinte, ist nur Scheinkenntnis; die Widersprüche, in denen der Geist sich verwirrt, wenn er die Kategorien außerhalb ber Erfahrung auf biefem Gebiet anwendet, offenbaren fich in dem fruchtlosen Streite zwischen den philosophischen Systemen. Metaphysik ist als Wissenschaft nicht möglich.

Hierdurch wurde nicht nur der Rationalismus abgetan, sondern auch der bürgerliche Materialismus, der unter den französischen Aufklärern herrschte. Nicht allein alle positiven Behauptungen über das übersinnliche und Unendliche wurden

widerlegt, sondern auch die negativen; baburch murbe dies Gebiet für den Glauben, für die unmittelbare überzeugung frei aemacht. Von der Gewißheit objektiv beweisbarer Wahrheiten, die sich nur auf aus der Erfahrung hergeleitete Naturwahrheiten beschränken, sind Gott, Freiheit und Unfterblichkeit ausgeschlossen; boch fteht ihre Gewißheit darum nicht minder fest, nur ift sie von anderer Art, subjektiv, eine notwendige persönliche Überzeugung. So ift die Willens= freiheit nicht ein Wissen, das der Erfahrung entnommen ift, benn die Erfahrung lehrt uns nie etwas anderes als Unfreiheit und Gebundenheit an Naturgesetze; dagegen ift fie eine notwendige überzeugung eines jeden deffen, der sie in bem kategorischen Imperativ: "du follst" fühlt, eines jeden beffen, ber Pflichtgefühl besitzt und weiß, daß er darnach handeln fann; barum steht sie unbedingt fest, ohne eines empirischen Beweises zu bedürfen. Aus ihr entspringen mit berselben Art Gewißheit die Unfterblichkeit der Seele und bas Beftehen eines Gottes; fie gibt allen ben Ibeen Bewißheit, welche die Kritif der reinen Vernunft ungewiß laffen mußte. Zugleich beftimmt fie die Form, in welche die Erkenntnislehre gebracht wurde; in der ganzen Welt ber Erscheinungen war für die Freiheit kein Raum, benn alles darin war streng ursächlich bestimmt, wie es die Organisation unseres Geiftes erforbert. Darum mußte anderswo Raum für fie geschaffen werden, und die Dinge an sich, bisher ein Wort ohne Wert und Bedeutung, erhielten nun einen höheren Sinn. Sie waren nicht an Raum, Beit und Rategorien gebunden, fie maren frei; fie bilbeten gemiffermaßen eine zweite Welt, die Welt ber Noumena. bie hinter ber Welt ber Phänomena stand, und bie ben Widerspruch zwischen ber kaufalen Gebundenheit ber Natur und ber perfönlichen überzeugung ber Willensfreiheit löfte.

Diese Auffassungen entsprechen volltommen dem damaligen Stande der Wiffenschaft und ötonomischen Entwicklung.

Das Gebiet ber Natur wurde ganz und gar ber induktiven Methode, der Wiffenschaft, eingeräumt, welche sich streng materialistisch nur auf Erfahrung und Wahrnehmung begründet, die alles in ftreng urfächlichen Zusammenhang bringt und alle übernatürlichen Eingriffe ausschließt. Obwohl er aber aus der Naturwissenschaft endgültig verbannt war, konnte der Glaube doch noch nicht gemißt werden; die Unbekanntheit mit dem Ursprung des menschlichen Willens ließ Raum für eine übernatürliche Morallehre. Die Versuche ber Materialisten, auch auf diesem Gebiet das übersinnliche auszuschließen, schlugen fehl; die Zeit für eine natürliche, materialistische Ethik war noch nicht gefommen, benn noch fonnte ein irdischer Ursprung der sittlichen Normen und der Ideen im allgemeinen nicht durch die Wiffenschaft als unbestreitbare, auf Erfahrung begründete Wahrheit nachgewiesen werden.

Offenbart sich bereits hierin Kants Philosophie als unverfälschter Ausdruck des bürgerlichen Denkens, so kommt dieser Charafter noch stärker dadurch zum Vorschein, daß im Mittelpunkt bes Syftems, es beherrschend, die Freiheit steht. Der emportommende Kapitalismus hatte zur Entfaltung der Produktionskräfte vor allem Freiheit für die Warenproduzenten nötig, Freiheit der Konkurrenz und der unbeschränkten Ausbeutung. Frei von allen Banden und Einschränkungen mußten sie nach eigener Einsicht, burch keinerlei Zwang gehindert, in den Wettstreit mit ihren freien gleichen Mitbürgern treten können. So murde Freiheit ber Rampfruf der damals um die Macht ringenden emporstrebenden jungen Bourgeoifie, und Kants Lehre von der praktischen Vernunft war der Widerhall der aufkommenden französischen Revolutionsbewegung. Aber die Freiheit war nicht unbeschränkt; sie war an bas Sittengesetz gebunden; nicht um nach Glud zu ftreben, follte fie gebraucht werben, fondern um dem Sittengesett gemäß zu handeln, um seine Pflicht zu tun. Nicht bas Interesse bes Einzelnen burfte ben Ausschlag geben, sollte die bürgerliche Gesellschaft möglich sein; höher als dieses galt das Heil der ganzen Alasse, und ihre Gebote gingen als sittliche Gebote über das Streben nach Glück. Darum aber konnten sie niemals im vollen Umfang befolgt werden, sondern jeder sah sich gezwungen, sie stets zu Gunsten seigenen Interesses zu verletzen; das Sittengeset konnte als solches nur dadurch bestehen, daß es niemals erfüllt wurde. Deshalb stand es außerhalb der Erfahrung.

In Kants Sittenlehre malt sich der innere Widerspruch der bürgerlichen Gesellschaft, der die Triebkraft für die stetig fortschreitende ökonomische Entwicklung bildet. Auf diesem Widerspruch beruht der Gegensatz zwischen Tugend und Blud, zwischen Freiheit und Gebundenheit, zwischen Glaube und Wiffenschaft, zwischen Erscheinung und Ding an sich. Er ift die tiefste Ursache aller Widersprüche und des ganzen scharf ausgeprägten Dualismus von Kants Philosophie. Diese Gegensätze bilbeten die Elemente für den Untergang bes Syftems, burch die es zu grunde gehen mußte, sobald die Widersprüche die in der bürgerlichen Broduktion verborgen lagen, ans Licht kamen, b. h. unmittelbar nach dem politischen Siege der Bourgeoisie. Übermunden konnte es erst werden, wenn der irdische Ursprung der Moral aufgedeckt wurde; dann erft konnten diese Gegenfätze als relative, also scheinbare, burchschaut und aufgehoben werden; bann erst konnte eine materialistische Ethik, eine Wissenschaft ber Moral, den Glauben aus feinem letten Schlupfwinkel vertreiben. Dies wurde erst möglich durch die Entdeckung der gesellschaftlichen Klassen und bes Wesens der kavitalistischen Produktion, das bahnbrechende Werk von Karl Marr.

Die Praxis des entwickelten Kapitalismus in der Mitte des 19. Jahrhunderts forderte die proletarische Kritik an Kants Lehre der praktischen Bernunft geradezu heraus.

Die bürgerliche und fittliche Freiheit entpuppte fich als Freiheit des Ausbeutens für die Bourgeoifie, als Sklaverei für die Arbeiter; die Bahrung der Menschenwürde verwirklichte fich als Vertierung und Elend der Proletarier, und ber Rechtsftaat war nichts als Klaffenftaat der Bourgeoifie. Es zeigte fich, daß Rants erhabene Sittenlehre, anftatt bie Grundlage des ewigen und allgemein-menschlichen Sandelns zu sein, nur der Ausdruck der begrenzten Klaffenintereffen ber Borgeoisie war. Diese Kritik war das erste Material für die allgemeine Theorie, die, einmal aufgestellt, an immer mehr und früheren geschichtlichen Greigniffen ihre Richtigkeit bewies und diese Greigniffe wiederum ins richtige Licht sette. Die gesellschaftlichen Klassen, unterschieden nach ihrer Rolle im Broduktionsprozeß, hatten durch diefen verschiedene und entgegengesette Interessen, und jede mußte das als gut und beilig betrachten, mas in ihrem Interesse lag. Diese allgemeinen Rlaffenintereffen brangten fich, im Begenfat zu den besonderen perfonlichen, in der erhabenen Gestalt fittlicher Triebe in den Vordergrund, und da die Klassenintereffen allgemein empfunden wurden, erkannten alle Mitglieder der Rlaffe fie an; ja, eine herrschende Rlaffe konnte felbst zeitweilig, solange die Notwendigkeit der Produktionsweise, in ber sie bie Hauptrolle spielte, gefühlt murbe, einer überwundenen oder unterdrückten Rlaffe die Respektierung und Anerkennung ihrer Klaffenintereffen als allgemeines Interesse, also ihre Moral aufbrängen. Infolge ber Unbekanntschaft mit dem Wesen und der Bedeutung des materiellen Produktionsprozesses konnte der Ursprung dieser Triebe nicht entbeckt werden; sie wurden nicht aus der Erfahrung abgeleitet, sondern unmittelbar, intuitiv, empfunden; so schrieb man ihnen dann einen übernatürlichen Ursprung und ewige Gültigfeit zu.

Gleichwie bei ben sittlichen Normen, so wurde jest auch bei anderen Außerungen bes menschlichen Geistes (Religion,

Kunft, Wissenschaft, Philosophie) ihr enger Zusammenhang mit dem wirklichen materiellen Wesen der Gesellschaft begriffen. Der menschliche Geist wird in allen seinen Außerungen durch die übrige Welt bedingt; er wird einsach ein Teil der Natur, die Geisteswissenschaft wird Naturwissenschaft. Die Eindrücke von der Außenwelt bestimmen die Ersahrung, die Bedürfnisse das sittliche Wollen; so greist der Mensch im gesellschaftlichen Arbeitsprozeß aktiv in die ihn umgebende Welt ein.

Hiermit werden die Grundlagen der Philosophie umge-Da nun der menschliche Geift zum gewöhnlichen fehrt. Naturding geworden ift, mit der übrigen Welt in Wechselwirfung steht und durch größtenteils bekannte Gesetze kaufal mit ihr verbunden ift, wird er ganz in Kants Phanomena eingereiht. Zum Reden über Noumena ift kein Anlag mehr; sie bestehen nicht mehr. Die Philosophie reduziert sich auf die Theorie der Erfahrung, auf die Wiffenschaft vom menschlichen Geifte. Sier mußte ber Beginn, ben Kant gemacht hatte, weiter entwickelt werden. Rant hatte Beift und Natur ftets scharf einander gegenübergeftellt; die Erfenntnis, daß diese Trennung nur zeitweilig, behufs befferen Untersuchens gemacht werben barf, und daß zwischen geistig und materiell kein absoluter Unterschied besteht, machte es möglich, die Wiffenschaft vom Denken weiter zu bringen. Dazu aber mar nur ein Denker imftande, der die fozialbemokratische Lehre vollkommen in seinen Geist aufgenommen hatte; indem er diese Aufgabe in der Schrift "Das Wesen ber menschlichen Ropfarbeit" löfte, von der 1869 die erste Ausgabe erschien und nunmehr die zweite erscheint, hat Josef Dieggen fich ben Namen bes Philosophen bes Proletariats erworben. Das war aber nur unter Ruhilfenahme der dialektischen Denkweise möglich, welche durch Begel entwickelt worden war: dadurch erscheint nun die Entwicklung der idealistischen philosophischen Systeme von Kant dis Hegel als notwendiger Bahnbrecher und Vorläuser für die proletarische Weltanschauung.

An ihrem Dualismus mußte die Philosophie von Kant bald zu grunde geben. Sie hatte gezeigt, bag nur beim Endlichen, nur bei ber Erfahrung Sicherheit ift, und baß der Geist sich in Widersprüchen verwirrt, wenn er sich darüber hinauswagt. Als Vernunft will er die absolute Wahrheit, aber er kann sie nicht erlangen; er tappt im Dunkeln, und die Kritif kann ihm zwar erklären, marum es dunkel ist, aber nicht den Weg weisen. Die Dialektik ift hier Resignation. Wohl findet er auf andere Weise, aus seinem sittlichen Bewußtsein heraus, Sicherheit über bas, mas außerhalb ber Erfahrung steht, aber bieses unmittelbare Wiffen bleibt, als Glauben, scharf vom benkenden Erkennen getrennt. Diese scharfe Scheidung, diesen unvermittelten Gegensatz aufzuheben, mar die Aufgabe der philosophischen Entwicklung, die, unmittelbar an Kant anknüpfend, zulett in Begel ihren Abschluß fand. Ihr Resultat war die Erkenntnis, daß der Widerspruch die wahre Natur aller Dinge ift; dieser Widerspruch kann aber nicht so ohne weiteres ruhend bestehen bleiben, sondern er muß aufgehoben und vermittelt werben. Darum fann die Welt nicht als ein ruhendes Sein verstanden werben, sondern allein als ein Bandeln, eine Tätigkeit, ein Berändern; das Sandeln ift bie iedesmalige Ausgleichung des Gegensages in einer höhern Form, und der Widerspruch erscheint als Bebel für eine fortschreitende Entwicklung. Dasjenige, mas diese bialektische Selbstentwicklung vollzieht, ift in biesen idealistischen Systemen nicht die materielle Welt selbst, sondern bas Geiftige, die Idee. Bei Begel fleibet fich biefe Auffassung in die Form eines allumfaffenden Syftems, ber Selbftentwicklung bes Absoluten, bas ber Geift (Gott) ift; querft unterschiedsloses Sein, entwickelt es an sich die logischen Begriffe; dann bringt es sein Gegenteil aus sich hervor, worin es in anderer, äußerlicher Form auftritt, die Natur, in welcher sich, immer auf bem Wege ber sich setzenden und in einer höheren Form aufhebenden Gegenfate alle besonderen Formen entwickeln. Schließlich kommt es darin als Menschengeist zum Selbstbewußtsein, bas sich auf dieselbe Weise zu immer höherer Stufe entwickelt, bis es bort, als Abschluß seiner Entwicklung, zur Kenntnis seiner felbft, zum unmittelbaren Wiffen vom Absoluten gelangt. Unbewußt ift dies in der Religion der Fall. Die Religion, die sich, als Glaube, bei Kant mit einem bescheidenen Winkelchen begnügen muß, tritt hier felbstbewußt als höhere, über allem anderen Wiffen ftebende Erfenntnis auf, als unmittelbares Wiffen von der absoluten Wahrheit (Gott). Bewußt geschieht bas in ber Philosophie; und ber logischen Entwicklung des Menschengeistes entspricht die historische Entwicklung, die in der Segelschen Philosophie selber ihren Abschluß und ihr Endziel findet.

So werben in einem meisterhaften System — in welchem die revolutionäre Dialektik, die Entwicklungslehre, die alles Endliche vergänglich macht, die konservative Gestalt erhält, daß mit dem Erreichen der absoluten Wahrheit aller weiteren Entwicklung ein Ziel gesetzt wird — alle Wissenschaften und alle Teile der Welt zu einem harmonischen Ganzen vereinigt. Alle Erkenntnis jener Zeit sand in diesem System irgendwo, auf einer der Stusen der dialektischen Entwicklung, ihren Platz; hierbei erscheinen viele damaligen Auffassungen der Naturwissenschaft, die sich später als unrichtig herausgestellt haben, als notwendige Wahrheiten, die nicht auf der Erfahrung, sondern auf Deduktion beruhen. Dieser Anschein, als ob sie die emprirsche Forschung als Quelle der besonderen Wahrheiten

Digitized by Google

überstüffig machte, hat bewirkt, daß die Segelsche Philosophie unter den Natursorschern wenig Ansehen gewonnen hat; sie ist auf diesem Gebiet viel minder fruchtbar gewesen als sie hätte sein können, wenn ihre wirkliche Bedeutung, nämlich daß sie zwischen weit auseinander liegenden Ergebnissen und Disziplinen eine harmonische Verbindung herstellt, unter dem falschen Scheine besser verstanden worden wäre.

Größer war ihr Ginfluß auf die abstraften Wiffenschaften. wodurch sie ihrem Urheber eine außergewöhnliche zentrale Stellung in der damaligen wissenschaftlichen Welt verschaffte. Einerseits war die Auffassung der Geschichte als fortschreitender Entwicklung, in welcher jeder unvollfommene frühere Rustand als notwendige Phase und Vorbereitung für spätere Ruftande eine natürliche Vernünftigkeit erhielt, ein großer Gewinn für die Wiffenschaft; andererseits kamen die Ausführungen über Rechts- und Religionsphilosophie gerade den Bedürfnissen und Auffassungen jener Zeit entgegen. ber Rechtsphilosophie wird ber Geift auf jener Stufe betrachtet, wo er als Menschengeist in die Realität tritt, mit bewußtem freiem Willen als Haupteigenschaft. erft ift er dort Ginzelperfonlichkeit, die ihre Freiheit in ihrem Eigentum verforpert findet; diese tritt in Gegensat ju ben anderen Berfönlichkeiten ihresgleichen; ihre Willensfreiheit brudt sich babei in ben sittlichen Bestimmungen aus. Inbem fämtliche Berfonen zu einem einheitlichen Ganzen werden, wird der Gegensatz aufgehoben in den gesellschaftlichen Ginbeiten: ber Familie, ber bürgerlichen Gesellschaft und bem Staate. Dort werden die fittlichen Bestimmungen von innerlicher zu äußerlicher Wirklichkeit gebracht; als Ausbruck eines höheren, gemeinschaftlichen, allgemeineren Willens treten fie in den allgemein anerkannten sittlichen Vorschriften, in den natürlichen Gesetzen ber bürgerlichen Gesellschaft und in ben autoritären Gesetzen bes Staates auf. Im Staate, beffen bochste Form die Monarchie ift, sieht sich der Geist

als Staatsidee zur höchsten Stufe objektiver Wirklichkeit gebracht.

Nicht allein in dieser Verherrlichung von Staat und Königtum, die nach der Restauration Segels Philosophie zur preußischen Staatsphilosophie machte, liegt ihr reaktionärer Charakter. In ihrem gangen Wesen mar sie ein Brodukt der Reaktion, welche damals noch den einzig möglichen Fortschritt nach der Revolution darftellte. Die Reaktion war die erste praktisch=gesellschaftliche Kritik auf die bürger= liche Gesellschaft. Nachdem diese einmal fest begründet mar und ihre Gebrechen sich herauszustellen begannen, erschien das verhältnismäßig Gute des Alten in schönerem Lichte. Die Bourgeoisie war vor den Konsequenzen ihrer Revolution zurückgeschreckt, als sie im Proletariat ihre Schranke erkannte; sie gebot der Revolution Halt, als diese ihr bürgerliches Ziel erreicht hatte, und wollte gern die feudalen Mächte Staat und Königtum, deren Schutz sie brauchte, als ihre Meifter anerkennen, falls sie als Diener ihrer Interessen auftreten wollten. Die feudalen Mächte, die vorher von der Last ihrer Sünden und der unbedingten Vortrefflichkeit ber neuen Gesellschaftsordnung zu Boben geworfen waren, richteten ihr Haupt empor, als auch diese zu wohlbegründeter Kritik Veranlassung gab. Sie konnten jedoch die Revolution nur baburch in Schranken halten, daß fie fie beschränkt anerkannten; fie konnten die Bourgeoisie wieder beherrschen, indem sie sich, soweit nötig, der Bourgeoisie unterwarfen; sie konnten nicht mehr gegen den Rapis talismus herrschen, wohl aber für den Kapitalismus, deffen Mangelhaftigkeit durch ihre Herrschaft zum Ausdruck kam. Die Theorie der Restauration mußte also in erster Linie in einer gründlichen Kritik ber bürgerlich-revolutionären Philosophie bestehen; diese konnte aber nicht schlechthin als unrichtig verworfen werden. Ihre Wahrheit als Kritif bes Alten mußte anerkannt werben, aber ber icharfe Gegenfak amischen ber Unwahrheit bes Alten und ber Wahrheit bes Neuen stellte sich als unzutreffend heraus. Ihre eigene Richtigkeit war relativ, beschränkt, wie die eines Vorläufers einer höheren Wahrheit, die auch dem von ihr überwundenen benfelben Charakter ber beschränkten zeitlichen Wahrheit zuerkannte. So murben die Gegenfate zu Momenten in ber Entwicklung der absoluten Wahrheit: so wurde Hauptinhalt und Methode der nachkantischen Philosophie die Dialektik; so waren es gerade die Theoretiker der Reaktion, die die Philosophie in neue Bahnen lenken und zu Vorläufern des Sozialismus werden konnten. Aweifel und Kritif an allem überlieferten, mit vorsichtiger Sicherstellung bes gefährbeten Glaubens, mar die Geiftesrichtung der revolutionären Bourgeoisie gewesen; gläubiges Unnehmen ber absoluten Wahrheit, des stolz sich selbst erhebenden Glaubens, war die der reaktionären Bourgeoisie. Der Braxis Metternichs und ber Beiligen Allianz entspricht theoretisch bie Philosophie Begels.

Un der Praxis des preußischen Polizeistaats, ber die Mängel des Rapitalismus ohne feine Vorzüge, also die Reaktion in höherer Boteng verkörperte, ging die Begelsche Philosophie zu grunde, sobald die Brazis des inzwischen mächtig erstarkten Kapitalismus sich gegen die Formen aufzulehnen begann, in welche die Reaktion ihn einschnüren Feuerbach kehrte in seiner Kritik der Religion aus ben Höhen der phantaftischen Abstraktion zum leiblichen Menschen zurück: Marr wies nach, daß die Wirklichkeit der bürgerlichen Gesellschaft ihr Rlaffengegensak ist, worin zugleich ihre Mangelhaftigkeit und Vergänglichkeit besteht, und er fand die wirkliche historische Entwicklung in der Ents wicklung ber materiellen Produktion. Der absolute Geift, ber sich in ber Staatsverfassung bes vormärzlichen Despotismus verkörpern follte, enthüllte sich nunmehr als ber beschränkte Bourgeoisgeift, für ben die bürgerliche Gesellschaft das Endziel der historischen Entwicklung vorstellt. Der Hegelsche Sat: alles Endliche ist dies, sich selbst aufzuheben, bewährte sich an seiner Philosophie selber, sodald ihre Endlichkeit und Beschränktheit durchschaut worden war. Ihre konservative Form wurde verworsen, ihr revolutionärer Inhalt aber, die dialektische Denkweise, bewahrt; sie fand ihre Aushebung im dialektischen Materialismus, welcher sagt, daß die absolute Wahrheit sich nur verwirklicht in dem unsendlichen Fortschritt der Gesellschaft und der wissenschaftslichen Erkenntnis.

Damit wird Hegels Philosophie nicht schlechtweg als unwahr verworfen: sie wird nur erkannt als das, was sie ist, als beschränkte, relative Wahrheit. Die Schicksale des absoluten Beistes in seiner Selbstentwicklung find nur eine phantastische Beschreibung des Prozesses, den der wirkliche Menschengeift beim Kennenlernen ber Welt und bei seiner aktiven Einwirkung auf dieselbe durchmacht. Statt des Entwicklungsmodus der absoluten Idee wird nun die Dialektik zur einzig richtigen Denkmethode, die der wirkliche Menschengeist zum Kennenlernen der wirklichen Welt und zum Verständnis der gesellschaftlichen Entwicklung anwenden muß. Die große und bleibende Bedeutung von Segels Philosophie auch für unsere Zeit ist diese, daß sie, wenn man sie ihrer überschwenglichkeit entkleidet, die vortrefflichste Beschreibung des menschlichen Geistes und seiner Arbeitsweise, bes Denkens, ift, welche die erften mubevollen Beiträge Rants zur Erfenntnistheorie weit hinter fich läßt.

In dieser Eigenschaft kann sie aber erst zu ihrem Rechte kommen, seit durch Dietzen die Grundlage für eine dialektische materialistische Erkenntnislehre geschaffen ist. Die Unentbehrlichkeit des dialektischen Denkens, von welchem die Werke von Marx und Engels monumentale Beispiele sind, wird für die Erkenntnistheorie durch Dietzen nachgewiesen; allein

durch diese Denkweise konnte es ihm gelingen, die Erkenntnislehre zum ersten Abschluß und zur vorläufigen Vollendung zu bringen.

Wenn man die Auffaffungen, die Dietgen in diesem Werke niedergelegt hat, als seine Philosophie bezeichnet, so fagt man damit zu viel, weil sie nicht den Anspruch erheben, ein neues philosophisches System zu sein, gerade barum aber zu wenig, weil sie bann mit anderen Systemen bie Sterblichkeit gemein haben würden. Das Berdienst Diengens besteht darin, daß er die Philosophie zur Naturwissenschaft gemacht hat, so wie Marr es mit der Geschichte tat. Damit wird dem menschlichen Denkinstrument das Phantastische genommen; es wird als ein Teil der Natur betrachtet, wovon mittels der Erfahrung über sein besonderes, fonfretes, hiftorisch wechselnbes und fich entwickelnbes Sein stets fortschreitende Erkenntnis gewonnen werden muß. Dietgens Werk gibt sich selbst als endliche, zeitliche Verwirklichung dieses Zieles, wie ja jede neue naturwissenschaftliche Theorie eine endliche, zeitliche Verwirklichung ihres Rieles ift; als solche wird es durch weiter vordringende Unterfuchungen verbeffert und vervollkommnet werden muffen. Sein Werk ift grundsählich anders und mehr als frühere Philosophien, gerade weil es weniger sein will; es gibt sich als das Acquifit der Philosophie, zu dem alle großen Denker mit beigetragen haben, von einem Sozialisten nüchternen Auges betrachtet, erwogen, zusammengestellt und nacherzählt. Rugleich teilt es biesen Charafter unvollkommener Wahrheit den früheren Spstemen mit, die nun nicht mehr als zwecklos wechselnde Spekulationen erscheinen, sondern als in natürlichem Zusammenhang ansteigende Stufen der Erkenntnis, in welchen stets mehr Wahrheit, stets minder Frrtum enthalten ift. Hegel hatte ebenfalls bereits biefer soviel höher stehenden Auffassung gehuldigt; bei ihm findet biese Entwicklung jedoch ein sich selbst widersprechendes Ende in seinem eigenen System. Auch bei Dietgen erkennt diese lette Form sich selbst als die höchste an; der entscheidende Schritt, den fie in der Entwicklung darftellt, ift der, daß sie zum erstenmal diese naturwissenschaftliche Auffassung durchführt. Die neue Erkenntnis, daß der menschliche Geift ein gewöhnliches natürliches Wefen ift, ift ein entscheibender Schritt in der fortschreitenden Renntnis des menschlichen Geistes, ber ihr ben bochsten Plat in dieser Entwicklung anweist; und dieser Schritt kann nicht ungetan gemacht werben, weil er die Entnüchterung nach jahrhundertlangem Wahne bedeutet. Dadurch, daß dieses System fich nicht als absolute Wahrheit, sondern als endliche, unabgeschlossene Wahrheit gibt, kann es nicht fallen, wie frühere philosophische Systeme fielen. Es bildet die miffenschaftliche Fortsetzung der früheren Philosophie, so wie die Aftronomie die Fortsetzung der Aftrologie und der Pythagoräischen Phantafien, die Chemie die Fortsetzung der Alchemie ift. Es füllt benselben Plat aus wie jene und hat außer seinem Gehalt an Erkenntnistheorie auch das mit ihr gemein, daß es die Grundlage für eine methodische Beltanschauung gibt.

Die moderne Weltanschauung steht als sozialistische ober proletarische im scharfen Gegensatz zu der bürgerlichen; ihr Wesen und Inhalt sind durch Marx und Engels gezeben, ihre erkenntnistheoretischen Grundlagen hat Dietzen hier entwickelt, ihr wirklicher Charakter wird durch den Namen dialektisch-materialistisch angegeben. Ihr Inhalt ist der historische Materialismus, die Entwicklungslehre der Gesellschaft, so wie sie zum erstenmal in großen Umrissen im Kommunistischen Manisest gegeben wurde und später in einer ganzen Anzahl Werke ausstührlich entwickelt und durch unzählige Tatsachen besser begründet worden ist. Sie gibt uns einerseits die wissenschaftliche Sicherheit, daß das Elend

und die Unvollkommenheit der heutigen Gefellschaft, welche die bürgerliche Weltanschauung als unvermeidlich und natürlich ansieht, ein vorübergehender Zustand ift und daß der Mensch sich in absehbarer Zeit burch Regelung der gefellschaftlichen Produktion von der Sklaverei seiner stofflichen Bedürfniffe befreien wird. Andererseits bildet diese Wiffenschaft von Gesellschaft und Mensch zusammen mit den reifften Resultaten ber Naturwissenschaft ein Sanzes, eine Wissenschaft von der ganzen Welt, die allen Aberglauben überfluffig macht, und somit die theoretische Befreiung, die Befreiung bes Geiftes in sich schließt. Daß diese Wissenschaft bazu ausreicht, daß außer ihr nur Wahn ift, daß sie eine befriedigende und harmonische Weltanschaung bilbet, darüber erhält man erft Sicherheit durch die erkenntnistheoretischen Grundlagen, die Dietgen gibt. In dieser Sinficht verleiht fie unserer Weltanschauung ein festes Fundament.

Ihr Charafter ift in erster Linie materialistisch: im Gegensak zu den idealistischen Systemen aus der Blütezeit der deutschen Philosophie, die das Geistige als Grundlage alles Seins betrachteten, geht fie vom fonfreten materiellen Sein aus. Nicht, als ob sie die physische Materie als Grundlage betrachtete: sie steht bem vulgären bürgerlichen Materialismus direkt entgegen; unter Materie verfteht fie alles was wirklich ift und also Material für das Denken abgibt, Gedanken und Hirngespinste mit einbegriffen. Ihre Grundlage ist die Einheit alles dieses konkreten Seins; hiermit weist sie bem menschlichen Geifte einen gleichwertigen Plat unter ben anbern Teilen bes Seins an; fie zeigt, wie ber Beift mit allem andern ebenso eng verbunden ist, wie dieses andere untereinander, nämlich dadurch, daß er nur als Teil eines und besfelben Weltganzen besteht, so daß all sein Inhalt Wirkung des andern ift. So bildet sie die theoretische Basis für den historischen Materialismus; konnte ber Sat "bas Bewußtsein des Menschen wird bestimmt durch sein gesellschaftliches Sein" vorher nur als Generalisation vieler historischen Tatsachen gelten, ansechtbar und unvollkommen wie jede missenschaftliche Theorie und durch spätere Ersahrungen noch zu verbessern: so wird nunmehr die völlige Abhängigkeit des Geistes von der übrigen Welt zu einer Denknotwendigkeit, ebenso wie die Kausalität, unansechtbar und unabänderlich. Das bedeutet zugleich die Vernichtung alles Wunderglaubens; nachdem sie aus der Natur bereits länger verdannt waren, werden die Wunder nun auch aus dem Reiche des Geistes verjagt.

Die aufklärende Wirkung biefer proletarischen Philosophie besteht auch barin, daß sie allen Aberglauben widerlegt, die Widersinnigkeit jedes Gökendienstes bemonftriert. Bas die bürgerlichen Aufflärer nicht geben konnten, weil sie nur über Naturkenntnis im engeren Sinne verfügten und bas Wefen bes menschlichen Geiftes für fie etwas Geheimnisvolles blieb: bie bis auf ben Grund gehende Kritik und Wiberlegung bes chriftlichen Aberglaubens, der ja gerade ber Glaube an einen übernatürlichen Geift ift, bas war erst der sozialistischen Erkenntnis möglich. In seinen dialektischen Erörterungen über Beift und Stoff, über Endlichkeit und Unendlichkeit, über Gott und Welt hat Dietigen bas verwirrt Mysteriöse, bas bisher biese Begriffe verbunkelte, gründlich aufgeklärt, und allen überfinnlichen Glauben endgültig widerlegt. Nicht minder aber trifft diese Rritif die bürgerlichen Gögen: Freiheit, Recht, Geift, Kraft, bie nichts als phantaftische Bilder abstrakter Begriffe von begrenztem Umfang find.

Das war allein baburch möglich, baß fie gleichzeitig als Erkenntnislehre die Beziehung feststellt, in der die Welt um uns zu dem Bilde steht, das unser Geist sich von ihr formt; in dieser Hinscht ist Dietzen der Bollender des Werkes geworden, das von Hume und Kant begonnen war. Als Erkenntnislehre sind die von ihm entwickelten Ansichten

nicht allein die philosophische Basis des historischen Materialismus, sondern in gleichem Maße die aller anderen Wissenschaft. Aus der aussührlichen Kritik, die er an naturwissenschaftlichen Schriften namhaster Gelehrten ausübte, geht
hervor, daß Dietzen diese Bedeutung seines Wertes gut
gefühlt hat; wie aber wohl zu erwarten war, drang die
Stimme eines sozialistischen Handwerkers nicht dis in die
akademischen Hörsäle durch. Erst viel später begannen unter
Natursorschern gleichartige Ansichten auszutauchen; und erst
jetzt hat sich unter den vornehmsten Theoretikern der Naturkunde die Aussalfung Bahn gebrochen, daß Erstlären nichts
anderes bedeutet, als auf möglichst einsache und vollständige
Weise die Borgänge in der Natur zu beschreiben.

In der Erkenntnistheorie zeigt sich deutlich die Unentbehrlichkeit des Hilfsmittels der dialektischen Denkweise, um über bas Wesen ber Erkenntnis zur Klarheit zu kommen. Der Geift ist Einheitsvermögen; er bilbet aus der konkreten Wirklichkeit, die voller Bewegung, ein fließender Strom ohne Grenzen, stets wechselnd ift, abstrafte Begriffe, die ihrer Natur nach starr, ruhend, begrenzt, unveränderlich find. Damit wird der Widerspruch gegeben, daß die Beariffe fich ftets aufs neue ber Wirklichkeit anpassen muffen, ohne das jemals ganz zu können, daß sie das Lebende durch bas, was tot, bas Unbegrenzte burch bas, was begrenzt ift, abbilden muffen, und daß fie an fich felbft endlich find und doch auch die Natur des Unendlichen in sich tragen. Dieser Widerspruch wird verstanden und vermittelt durch die Ginsicht in die Natur des Erkenntnisvermögens, das sowohl Einheits- als auch Unterscheidungsvermögen ift, einen begrenzten Teil des Alls bilbet und zugleich alles umfaßt, und durch die daraus entspringende Ginficht in die Weltnatur. Die Welt ift Einheit des unendlich Vielen, wodurch fie alle Gegenfätze in sich zusammenfaßt, sie zu relativen macht und ausgleicht; in ihr gibt es keine absoluten Gegenfähe; der Geift aber legt sie hinein, da er zugleich Unterscheidungsvermögen ist. Die praktische Aushebung der Widersprüche ist die umwälzende Praxis der unbegrenzt fortschreiztenden wissenschaftlichen Forschung, die stets aufs neue die Begriffe umformt, wegwirft, ersetzt und verbessert, verbindet und zerlegt, indem sie zu gleicher Zeit nach immer größerer Einheit und nach immer größerer Differenzierung strebt.

Durch biese Erkenntnissehre gibt ber dialektische Materialismus zugleich auch die Lösung der sogenannten Welträtsel. Nicht, als ob er alle Kätsel löste — er sagt ja gerade, daß die Lösung nur das Werk einer unbegrenzt fortschreitenden Wissenschaft sein kann. Aber er löst sie in dem Sinne, daß er ihnen den Charakter des mysteriösen Kätsels nimmt und sie in eine praktische Aufgade umändert, deren Lösung wir uns in unendlicher Progression nähern. Das dürgerliche Denken kann die Welträtsel nicht lösen; bereits wenige Jahre nach dem ersten Erscheinen dieser Schrift erkannte die Naturwissenschaft in Du Bois-Reymonds ignoradimus ihre Unsähigkeit an. Indem sie das Kätsel der Natur des menschlichen Geistes löste, gewährt die proletarische Philosophie die Sicherheit, daß hier überhaupt keine unlösdaren Kätsel vor uns liegen.

Zum Schlusse gibt Dietzen in bieser Schrift noch die Grundsätze unserer neuen Ethik. Aus der Einsicht, daß der Ursprung der Borstellungen von Gut und Böse in den Besdürfnissen der Menschen gefunden und als das wirklich Sittliche das allgemein Zweckmäßige bezeichnet wird, folgt von selbst die Erkenntnis des Wesens der zivilisserten Moralslehren als Ausdruck der Klasseninteressen. Zugleich wird sür diese zeitweiligen Morallehren damit ihre Berechtigung und Vernünftigkeit ausgesprochen, da sie notwendigerweise aus den jedesmaligen gesellschaftlichen Bedürfnissen hervorzgehen müssen. Das Band zwischen Mensch und Natur wird durch den zur Befriedigung der Bedürfnisse nötigen

gesellschaftlichen Arbeitsprozeß geknüpft. Solange biese Bande Fesseln waren, fesselten sie den Menschen durch eine unverstandene übernatürliche Sittenlehre; wird der Arbeitsprozeß einmal erkannt, bewußt geregelt und beherrscht, dann fallen diese Fesseln, und an Stelle der Moral tritt das verznünftige Erkennen der allgemeinen Bedürfnisse.

Die philosophischen Schriften Dietgens scheinen bis jett feinen merkbaren Ginfluß auf die sozialistische Bewegung ausgeübt zu haben; mögen fie auch manche ftille Verehrer gefunden und viel zur Klärung ihrer Ginficht beigetragen haben: ihre Bedeutung für die Theorie unserer Bewegung wurde nicht erfaßt. Das kann jedoch nicht wunder nehmen. Im ersten Sahrzehnt nach ihrem Erscheinen fanden fogar bie ökonomischen Schriften von Marx, beren Wichtigkeit boch soviel unmittelbarer ins Auge fiel, wenig Verständnis. Die Bewegung entwickelte sich spontan, und nur vermittels ber klaren Ginsicht einzelner Führer konnte die Marristische Theorie damals einen nütlichen leitenden Ginfluß auf die Arbeiterbewegung ausüben; so ift es fein Bunber, baß bie Bhilosophie des Broletariats, die an unmittelbarer Anwendbarkeit hinter seiner Okonomie zurücksteht, nicht allgemeinere Aufmerksamkeit auf sich lenkte. Erst nach bem Sturze des Sozialistengesetzes war die ökonomische und politische Ginsicht in der deutschen Arbeiterklasse, die in der internationalen Bewegung theoretisch an der Spike stand, soweit entwickelt, daß als Grundsätze ber Partei Thesen aus den Marxistischen Theorien angenommen wurden. Doch auch jett noch waren fie für die meisten Wortführer weit eher zusammengefaßte Formulierungen notwendiger prattischer überzeugungen als der Ausfluß einer gründlich gekannten und begriffenen Wiffenschaft. Ohne Zweifel war die große Ausbreitung der Partei und ihrer Wirksamkeit,

bie alle Kräfte für die Organisation und Leitung in Ansspruch nahm, die Ursache, daß die jüngeren intellektuellen Kräfte sich sämtlich auf die praktische Arbeit warfen und das theoretische Studium vernachlässigten. Diese Vernachslässigung hat sich in den theoretischen Zwisten der letzten Jahre gerächt.

Die Abgelebtheit bes Kapitalismus zeigt sich nunmehr so beutlich durch den Verfall der bürgerlichen Parteien, daß schon allein die Praxis der sozialistischen Vewegung jeden zu ihr zieht, der einen unabhängigen Geist und ein richtiges Gefühl besitzt. Solch ein übergang wird dann nicht mit einer durch mühsames Studium erreichten Aneignung des ganzen Inhaltes der proletarischen Weltanschauung gepaart; an ihre Stelle tritt die Kritik der sozialistischen Wissenschaft vom dürgerlichen Standpunkt. Der Marxismus wird mit dem Maße der unreisen dürgerlichen Erkenntnistheorie gemessen, und die Neukantianer versuchen, in völliger Unskenntnis des Acquisits der Philosophie während eines ganzen Jahrhunderts, den Sozialismus an die Ethik Kants anzusknüpsen. Man spricht sogar von Versöhnung mit dem Christentum und Abschwörung des Materialismus.

Diese bürgerliche Denkweise, die sich als antisdialektisch und antismaterialistisch dem Marxismus gegenüberstellt, sinden wir jeht im Revisionismus verkörpert; als Rombination bürgerlicher Weltanschauung und antikapitalistischer Gessinnung tritt er an die Stelle des früheren Anarchismus, und ebenso wie dieser verkörpert er im Rampse wider den Rapitalismus vielsach die kleinbürgerlichen Tendenzen. Demsgegenüber wird eine regere Beschäftigung mit der Theorie, insbesondere mit Dietzgens philosophischen Werken, zur Notwendigkeit.

Mary hat das Wesen des materiellen Produktionsprozesses enthüllt, und seine entscheidende Bedeutung als Triebseder der gesellschaftlichen Entwicklung sestgestellt. Er hat aber

nicht ausführlich erklärt, wie aus dem Wesen des menschlichen Geistes die Rolle entspringt, die er in diesem materiellen Prozeß spielt. Bei der starken Macht der Tradition des bürgerlichen Denkens zählt diese Beschränkung zu den Hauptursachen, warum seine Theorien so unvollsommen und so verkehrt begriffen werden. Diese Lücke füllt nun Dietzen aus, der gerade das Wesen des Geistes zum Gegenstand seiner Untersuchung machte. Darum ist das gründliche Studium von Dietzens philosophischen Schriften ein wichtiges und notwendiges Hilfsmittel, um die grundlegenden Werke von Marx und Engels zu verstehen. Dietzens Arbeit zeigt uns, daß das Proletariat nicht allein in seiner Dionomie, sondern auch in seiner Philosophie eine mächtige Wasse besitzt. Lernen wir, sie zu führen.

Leiben, Dezember 1902.

Anton Pannekoek.

## Das Wesen der menschlichen Kopsarbeit von Josef Dietigen

## Vorrede.

Hier dürfte der Ort sein, an den geneigten Leser sowohl wie an den ungeneigten Kritiker einige erläuternde Worte zu richten, welche das persönliche Verhältnis des Versassers zu seiner Schrift betreffen. Der nächste Vorwurf, den ich antizipiere, ist Mangel an Gelehrsamkeit, der sich mehr noch indirekt, zwischen den Zeilen, als im Werkden selbst direkt verrät. Wie darfst du, frage ich mich, dem Publikum deine Bearbeitung eines Gegenstandes vorlegen, der von den Heroen der Wissenschaft, unter anderen von Aristoteles, Kant, Fichte, Hegel u. s. w. ist bearbeitet worden, ohne noch alle Werke deiner berühmten Vorgänger gründlich zu kennen? Wirst du nicht, im besten Falle, das längst Getane wiederholen?

Ich antworte: der Same, welchen die Philosophie in das Erdreich der Wissenschaft gepflanzt, ist längst aufgegangen und hat seine Früchte getragen. Was die Geschichte zu Tage sördert, entwickelt sich geschichtlich, treibt, wächst und vergeht, um in erneuter Form ewig sortzuleben. Die ursprüngliche Tat, das originale Werk ist nur fruchtbar in Kontakt mit den Verhältnissen und Beziehungen der Zeit, welche es geboren; schließlich aber wird es zu einer leeren Hülse, die ihren Kern an die Geschichte abgegeben hat. Was die Wissenschaft der Vergangenheit Positives produzierte, lebt nicht mehr im Buchstaben seines Autors, sondern Diezgen, Kopsardeit.

Digitized by Google

ift mehr als Geift, ist Fleisch und Blut geworden in der gegenwärtigen Wiffenschaft. Um jum Beispiel bie Probutte ber Physik zu kennen und bazu Neues zu produzieren, ist es nicht erforderlich, erft die Geschichte dieser Wiffenschaft zu ftudieren und die bisher entbeckten Gesetze an der Quelle zu schöpfen. Im Gegenteil, die geschichtliche Forschung bürfte der Lösung einer beftimmten physischen Aufgabe nur hinderlich sein, indem die konzentrierte Kraft notwendig mehr leiftet, als die geteilte. In diesem Sinne rechne ich mir den Mangel an anderweitigen Kenntnissen zu aute, weil ich eben baburch ber Erkenntnis meines speziellen Objektes um so entschiedener hingegeben bin. Dies Objekt zu erforschen und alles zu lernen, mas meiner Zeit bavon bekannt ift, habe ich mir ernftlich angelegen sein lassen. Die Geschichte der Philosophie hat sich insofern an meiner Individualität wiederholt, als ich mit dem Bedürfnis nach einer kompakten, systematischen Weltanschauung seit früher Rugend zu spekulieren ausging und schließlich die Befriedigung in ber induktiven Erkenntnis bes menschlichen Denkvermögens gefunden vermeine.

Und es ift nicht das Denkvermögen in seiner mannigsfaltigen Erscheinung, es sind nicht die verschiedenen Weisen besselben, sondern seine allgemeinste Form, sein generelles Wesen, was mich befriedigte und was darzustellen mein Zweck ist. Mein Objekt ist demnach möglichst simpel und speziell, so absolut einsach, daß mir seine mannigsaltige Darstellung schwer und häusige Wiedersholungen beinahe unvermeidlich wurden. Zugleich ist die Frage nach dem Wesen des Geistes ein populäres Objekt,

bas nicht nur von Philosophen von Fach, bas von ber Wissenschaft überhaupt kultiviert ist. Es muß beshalb auch, was zu seiner Erkenntnis die Geschichte der Wissenschaft beigetragen, in der wissenschaftlichen Anschauung der Gegenwart allgemein lebendig sein. An dieser Quelle durfte ich mir genügen lassen.

So mag ich benn trot meiner Autorschaft bekennen, kein Professor der Philosophie, sondern von Professon ein Handswerker zu sein. Denjenigen, welche mir darum die alte Warnung zurusen möchten: "Schuster, bleib bei deinem Leisten!" antworte ich mit Karl Marx: "Euer nec plus ultra handwerksmäßige Weisheit wurde zur surchtbaren Narrheit von dem Moment, wo der Uhrmacher Watt die Dampsmaschine, der Bardier Arkwright den Kettenstuhl, der Juwelierarbeiter Fulton das Dampsschiff ersunden hat." Ohne mich diesen Größen zurechnen zu wollen, darf doch ihr Vorgang mir zur Nacheiserung dienen. Zudem ist auch die Natur meines Gegenstandes noch besonders auf die Standessklasse das Vergnügen habe.

Ich entwickle in bieser Schrift bas Denkvermögen als Organ bes Allgemeinen. Der leidende, der vierte, der Arbeiterstand ist insoweit erst der wahre Träger dieses Organs, als die herrschenden Stände durch ihre bessonderen Klasseninteressen verhindert sind, das Allgemeine anzuerkennen. Wohl bezieht sich diese Beschränkung zunächst auf die Welt der menschlichen Verhältnisse. Aber so lange diese Verhältnisse nicht allgemein menschlich, sondern Klassenverhältnisse sind, muß auch die Anschauung der

Dinge von diesem beschränkten Standpunkt bedingt sein. Objektive Erkenntnis fest subjektiv theoretische Freiheit vor-Bevor Ropernitus die Erde fich bewegen und die Sonne fteben fab, mußte er von seinem irbischen Standpunkt abstrahieren. Da nun bem Denkvermögen alle Berhältnisse Gegenstand sind, hat es von allem zu abstrahieren, um sich selbst rein ober mahr zu erfassen. Da wir alles nur mittels Denken beareifen, muffen wir von allem absehen, um das reine, das Denken im allgemeinen zu erkennen. Diese Aufgabe mar zu schwer, so lange sich ber Mensch an einen beschränkten Alassenstandpunkt gebunden fand. Erst eine historische Entwicklung, welche soweit fortgeschritten, um die Auflösung der letten Berr- und Knechtschaft zu erstreben, kann soweit der Vorurteile entbehren, um das Urteil im allgemeinen, das Erkenntnisvermögen, die Ropfarbeit mahr oder nacht zu erfassen. Erft eine hiftorische Entwicklung, welche die direkte allgemeine Freiheit der Maffe im Auge haben kann — und bazu gehören wohl sehr verkannte historische Voraussezungen —, erft die neue Ara bes vierten Standes findet den Gespenfterglauben soweit entbehrlich, um den letten Urheber alles Sputs, um ben reinen Geift entlarven zu burfen. Der Mensch bes vierten Standes ift endlich "reiner" Mensch. Sein Interesse ist nicht mehr Klassen- sondern Masseninteresse, Interesse ber Menschheit. Die Tatsache, daß zu allen Zeiten bas Interesse ber Masse mit bem Interesse ber herrschenden Klaffe verbunden mar, daß nicht nur trot, sondern gerade mittels ihrer stetigen Unterbrückung durch jübische Patriarchen, afiatische Eroberer, antike Sklavenhalter, feudale Barone, zünftige Meister, besonders durch moderne Kapitalisten und auch selbst noch durch kapitalistische Cäsaren die Menscheit stetig "fortgeschritten" — diese Tatssache nähert sich ihrem Ende. Die Klassenverhältnisse der Bergangenheit waren notwendig für die allgemeine Entwicklung. Jetzt ist diese Entwicklung an einem Standpunkt angekommen, wo die Masse selbstbewußt wird. Die discherige Menschheit hat sich mittels Klassengegensates entwickelt. Sie ist damit soweit gekommen, daß sie nunmehr sich unmittelbar selbst entwickeln will. Die Klassengegensäte waren Erscheinungen der Menschheit. Der Arbeiterstand will die Klassengegensäte ausheben, damit die Menschheit eine Wahrheit sei.

Wie die Reformation von den faktischen Verhältnissen bes sechzehnten Jahrhunderts, wie die Erfindung des elektrischen Telegraphen, so ist die Ergründung der Theorie unserer menschlichen Kopfarbeit von den faktischen Verhältnissen des neunzehnten Jahrhunderts bedingt. Insofern ist der Inhalt dieser kleinen Schrift kein individuelles Produkt, fondern ein geschichtliches Gemächs. Ich fühle mich babei — mit Verlaub für die myftische Phrase — nur als ein Organ ber Idee. Mir gehört die Darftellung, in Betreff beren ich hiermit um freundliche Nachsicht bitte. Ich bitte den Leser, seine stillen ober lauten Einreden nicht gegen die mangelhafte Form, nicht gegen bas zu richten, was ich berart fage, sondern gegen das, mas ich sagen will; ich bitte, mich nicht gefliffentlich im Buchftaben zu migverstehen, sondern im Beiste, im allgemeinen bas Verständnis suchen zu wollen. Sollte es mir nicht gelungen

sein, die Idee mit Erfolg zu entwickeln, sollte auch beshalb meine Stimme auf unserem überfüllten Büchermarkt ersticken müssen, wird doch die Sache, des bin ich sicher, einen talentvolleren Vertreter sinden.

Siegburg, ben 15. Mai 1869.

Josef Dietgen, Lohgerber.

## Einleitung.

Syftematisierung ift das Wesen, ift ber generelle Ausbruck für die gesamte Tätigkeit der Wiffenschaft. Die Wiffenschaft will nichts weiter, als die Objekte der Welt für unseren Ropf in Ordnung und Syftem bringen. Die miffenschaftliche Erkenntnis einer Sprache zum Beispiel forbert ihre Ginteilung oder Ordnung in allgemeine Rlaffen und Regeln. Die Ackerbaumissenschaft will nicht, daß die Kartoffel nur geraten, fondern für die Art und Beife bes Anbaus die inftematische Ordnung finden, beren Renntnis inftand fest, mit Borausbeftimmung bes Erfolges zu bauen. Das ift das praktische Resultat aller Theorie, daß sie uns mit bem Suftem, mit ber Methode ihrer Objette bekannt macht und also befähigt in der Welt mit Vorausbestimmung bes Erfolges zu agieren. Erfahrung ift wohl die Voraussekung dazu: aber allein reicht fie nicht aus. Erft die aus ihr entwickelte Theorie, die Wiffenschaft, erlöft vom Spiele bes Zufalls. Sie verschafft uns mit bem Bewußtsein die Herrschaft über den Gegenstand und unbedingte Sicherheit in seiner Bandhabung.

Der Einzelne kann nicht Alles wissen. So wenig wie die Geschicklichkeit und Kraft seiner Hände ausreicht, alles zu produzieren, was er bedarf, so wenig reicht die Fähigkeit seines Kopses aus, alles zu wissen, was not tut. Glaube ist dem Menschen notwendig. Jedoch nur der Glaube an das, was andere wissen. Die Wissenschaft ist ebenso wie die materielle Produktion eine gesellschaftliche Angelegenheit. "Einer für alle und alle für einen."

Wie es aber leibliche Bedürfnisse gibt, die jeder nur sich selbst besorgen kann und soll, so gibt es auch wissenschafts

liche Objekte, die zu wissen von allen erfordert ist, und beshalb nicht irgend einer besonderen Fachwissenschaft ansgehören.

Ein solcher Gegenstand ist das menschliche Denkvermögen: die Erkenntnis, das Verständnis, die Theorie desselben kann keiner besonderen Zunft überlassen sein. Wohl mit Recht sagt Lassalle: "Das Denken selbst ist in diesem Zeitalter der Teilung der Arbeit zu einem besonderen Handwerk geworden, und in die elendesten Hände ist dieses Handwerk gefallen — in die unserer Zeitungen." Damit sind wir angewiesen, uns diese Bedienung nicht länger gefallen, von der öffentlichen Meinung uns nicht länger haranguieren zu lassen, sondern das Selbstdenken wieder auszunehmen. Einzelne Gegenstände des Wissens oder der Wissenschmen wir Fachleuten überlassen, aber das Denken im allgemeinen ist eine allgemeine Angelegenheit, die niemand kann erlassen sein.

Vermöchten wir diese Arbeit des Denkens auf ein wissensichaftliches Fundament zu stellen, dafür eine Theorie zu sinden, vermöchten wir die Art und Weise zu entdecken, wie die Vernunft überhaupt Erkenntnisse zeugt, oder die Wethode zu sinden, nach welcher sich die wissenschaftliche Wahrheit produziert, so würden wir auf dem Gebiet des Wissens überhaupt, für unsere Urteilskraft im allgemeinen dieselbe Sicherheit des Ersolges erwerben, welche in besonderen Disziplinen die Wissenschaft schon längst erworben hat.

Kant sagt: "Wenn es nicht möglich ist, die verschiedenen Mitarbeiter in der Art wie die gemeinschaftliche Absicht verfolgt werden soll, einhellig zu machen, so kann man überzeugt sein, daß ein solches Studium bei weitem noch nicht den sicheren Gang einer Wissenschaft eingeschlagen, sondern ein bloßes Herumtappen sei."

Sehen wir uns heute nun in ben Wiffenschaften um, so finden wir ba viele, vornehmlich bie Naturwiffenschaften,

welche der Anforderung Kants entsprechen, welche mit sicherem Bewußtsein, mit widerspruchloser Einhelligkeit bei ihren gewonnenen Erkenntnissen beharren und sie weiter tragen. "Dort weiß man", wie Liebig sagt, "was eine Tatsache, ein Schluß, eine Regel, ein Geset ist. Für alles dies hat man Prodiersteine, die jeder erst gebraucht, ehe er die Früchte seiner Arbeit in Zirkulation sett. Die advokatorische Durchsührung einer Ansicht oder die Absicht einen andern etwas Unbewiesenes glauben zu machen, scheitern augenblicklich an der wissenschaftlichen Moral."

Dagegen auf anderen Gebieten, bort wo man die konkreten materiellen Dinge verläßt und sich abstrakten, sogenannten philosophischen Gegenständen zuwendet, in Sachen der allgemeinen Welt- und Lebensanschauung, in den Fragen von Ansang und Ende, von Schein und Wesen der Dinge, ob Ursache oder Wirkung, ob Kraft oder Stoff, ob Macht oder Recht, in Fragen der Lebensweisheit, in der Moral, der Religion, der Politik — da sinden wir statt "schlagender beweisender Tatsachen" nur "advokatorische Durchsührungen", nirgends ein zuverlässiges Wissen, sondern überall nur ein bloßes Herumtappen widersprechender Meinungen.

Ja gerade die Koryphäen der Naturwissenschaft bekunden sich durch ihre Mißhelligkeit dei der Berührung solcher Themen als philosophische Pfuscher. Daraus ergibt sich dann, daß die wissenschaftliche Moral, die Prodiersteine, deren man für die scharfe Unterscheidung zwischen Wissen und Meinen zu besitzen sich rühmt, nur auf einer instinktiven Praxis, aber nicht auf bewußter Erkenntnis, auf keiner förmlichen Theorie beruhen. Obgleich auch unsere Zeit sich auszeichnet durch fleißige Kultur der Wissenschaft, so bezeugt doch auch wieder ihre vielfältige Meinungsverschiedenheit, daß sie nicht versteht, das Wissen mit Borausdestimmung des Erfolges zu handhaben. Woher sonst die Mißverständnisse? Wer das Verstehen versteht, darf nicht mißverstehen. Nur die unbedingte Sicherheit der aftros

nomischen Rechnungen zeugt für ihre Wissenschaftlichkeit. Ber zu rechnen verfteht, weiß menigstens zu erproben, ob feine Rechnung mahr ober falfch ift. So muß auch bas allgemeine Verständnis des Denkprozesses uns den Probierftein an die Sand geben, das Verstandene vom Migverstandenen, das Wissen vom Meinen, Wahrheit und Frrtum allgemein und unzweifelhaft zu unterscheiben. Irren ift menschlich, aber nicht wiffenschaftlich. Da nun bie Wissenschaft eine menschliche Sache ift, mögen Jrrtumer ewig bleiben, aber bag man biefelben für miffenschaftliche Wahrheiten ausgibt und, noch mehr, fie allgemein bafür acceptiert, bavon wird bas Verftanbnis bes Denkprozesses ebensoweit befreien können, wie das Verständnis der Mathematik von falschen Rechnungen befreien kann. parador und ift bennoch mahr: Wer die allgemeine Regel, welche Wahrheit und Irrtum scheibet, so genau kennt, wie die Regel der Sprachlehre, welche das Hauptwort vom Reitwort trennt, wird bort wie hier mit gleicher Sicherheit unterscheiden. Bon jeher haben Gelehrte sowohl wie Schriftgelehrte einander in Berlegenheit gesett mit ber Frage: Was ift Wahrheit? Diese Frage bilbet seit Sahrtaufenden ein wesentliches Objekt, vornehmlich ber Philosophie. Sie findet schließlich, wie lettere felbft, ihre Auflösung in ber Erkenntnis bes menschlichen Denkvermögens. Mit anderen Worten: Die Frage nach den Kennzeichen der Wahrheit im allgemeinen ift gleich mit der Frage nach dem Unterschied zwischen Wahrheit und Arrtum. Die Philosophie ift die Wiffenschaft, welche sich barum bemüht hat und mit bem Rätsel zulett sich selbst burch endliche klare Erkenntnis bes Denkprozesses auflöste. Eine furze Betrachtung bes Wefens und bes Verlaufs ber Philosophie barf also füglich unserem Thema als Ginleitung bienen.

Da das Wort in mannigfaltiger Bedeutung gebraucht wird, sei bemerkt, daß hier nur von der sogenannten spekus lativen Philosophie die Rede ist. Wir unterlassen dabei, bas Gesagte mit häufigen Zitaten und Quellenangaben zu belegen, weil das, was wir davon sagen, so offenkundig, so widerspruchslos gilt, daß wir des gelehrten Beiwerks wohl entraten können.

Legen wir den erwähnten Maßstad Kants an, so erscheint die spekulative Philosopie mehr als Tummelplaz differenter Meinungen, denn als Wiffenschaft. Ihre Zelibritäten, ihre klassischen Größen sind nicht einmal einhellig in der Antwort auf die Frage: Was ist, was will die Philosophie? Deshald, um die verschiedenen Meinungen darüber nicht noch mit unserer Privatmeinung zu vermehren, lassen wir alles als Philosophie gelten, was sich so nennt, und suchen aus dieser reichen Bibliothek dickleibiger Bände — ohne vom Besonderen oder Sonderbaren uns beieren zu lassen — das Gemeinschaftliche oder Allgemeine.

Auf diesem empirischen Wege sinden wir dann zunächst, daß die Philosophie ursprünglich keine besondere einzelne Wissenschaft ist, neben oder in Gemeinschaft mit anderen Wissenschaften, daß sie vielmehr Gattungsname des Wissensüberhaupt, Indegriff alles Wissens ist, wie die Kunst Indegriff der verschiedenen Künste. Wer sich das Wissen, wer sich die Kopfarbeit zu wesentlicher Beschäftigung machte — jeder Denker ohne Rücksicht auf den Inhalt seiner Gedanken war ursprünglich Philosoph.

Sobalb bann mit ber fortschreitenden Bereicherung des menschlichen Wissens sich die einzelnen Fächer von der mater sapientias loslösten, vornehmlich seit Entstehung der mobernen Naturwissenschaft, sindet sich, daß die Philosophie nicht sowohl durch ihren Inhalt als durch ihre Form gekennzeichnet ist. Alle anderen Wissenschaften unterscheiden sich durch ihre verschiedenen Gegenstände, die Philosophie hingegen durch ihre eigene Methode. Sie besitzt wohl auch einen Gegenstand, einen Zweck; sie will das Allgemeine, die Welt als Ganzes, den Kosmos begreisen. Aber es ist nicht dieser Gegenstand, nicht das Vorhaben,

was sie charakterisiert, sondern die Art und Weise, wie sie es verfolgt.

Alle anderen Wiffenschaften beschäftigen sich mit besonberen Dingen ober Gegenständen, und wenn auch mit bem All, mit bem Kosmos, bann immer boch nur mit Beziehung auf die besonderen Teile oder Momente, woraus sich das Beltall zusammensett. Alexander von Humboldt sagt in ber Ginleitung zu seinem "Rosmos", bag er fich in biesem Werke auf eine empirische Betrachtung beschränke, auf die physische Forschung, welche mittels der Mannigfaltigkeit bie Gleichartigkeit ober Ginheit zu erkennen suche. Go gelangen überhaupt die induktiven Wiffenschaften nur auf Grund ihrer Beschäftigung mit bem Ginzelnen, Befonderen, finnlich Gegebenen zu allgemeinen Schlüffen ober Erkennt-Sie sagen beshalb von sich: "Unsere Schlüsse beruben auf Tatsachen." Umgekehrt verfährt die spekulative Philosophie. Wo auch irgend ein besonderes Thema ihr als Gegenstand der Forschung dient, so verfolgt sie es doch nicht im Besonderen. Die Offenbarungen ber Sinne, die mit Aug' und Ohr, mit Hand und Kopf gemachte physische Erfahrung, weist sie als trügerische Erscheinung zurud und beschränkt sich auf bas "reine", von allen Voraussetzungen absehende Denken, um so auf umgekehrtem Wege, mittels der Einheit menschlicher Vernunft die Mannigfaltigkeit des Weltalls zu erkennen. Bei ber Frage zum Beifpiel, welche uns gegenwärtig beschäftigt, bei ber Frage: Was ist Philosophie? — murde sie nicht von ihrer wirklichen sinnlichen Geftalt, von den hölzernen und schweinsledernen Folianten, von ihren großen und kleinen Abhandlungen ausgehen, um von hier aus zum Begriff zu gelangen. Umgekehrt, der spekulative Philosoph sucht innerlich in sich, in ber Tiefe seines Beiftes ben mahren Begriff ber Philosophie, nach bessen Maßstab er bann die sinnlich gegebenen Eremplare als echt oder unecht aburteilt. Mit der Erforschung handgreiflicher Objekte hat sich die spekulative Methode wohl

niemals beschäftigt, es sei benn, daß wir in jeder unwissensichaftlichen Naturanschauung, welche die Welt mit Hirnsgespinsten bevölkerte, die Manier der Philosophie wiederserkennen. Die Anfänge der wissenschaftlichen Spekulation forschten wohl auch nach Sonnens und Weltenlauf. Seitsdem jedoch die induktive Astronomie diese Gebiete mit größerem Ersolg kultiviert, beschränkt die Spekulation sich ganz und gar auf Behandlung mehr abstrakter Themen. Hier ist sie denn, wie überhaupt, charakterisiert durch Erzeugung ihrer Resultate aus der Joee oder dem Begriff.

Für die empirische Wissenschaft, für die Methode der Induktion ift die erfahrene Mannigfaltigkeit das Erste und bas Denken bas Zweite. Dagegen will bie Spekulation ohne Bilfe ber Erfahrung bie miffenschaftliche Bahrheit erzeugen. Die philosophische Erkenntnis soll sich nicht auf vergängliche Tatsachen ftüten, sondern absolut, über Raum und Reit erhaben sein. Die spekulative Philosophie will feine phyfische Wiffenschaft, fie will Metaphyfit fein. Ihre Aufgabe besteht darin, rein aus der Vernunft, ohne Beihilfe von Erfahrung ein Spftem zu finden, eine Logik oder Wissenschaftslehre, mittels beren sich die Wissenswürdigkeiten logisch ober systematisch abwickeln lassen, ähnlich, wie wir grammatisch aus bem gegebenen Stamme eines Wortes seine verschiedenen Formen abzuwickeln vermögen. physischen Wissenschaften agieren unter ber Voraussetzung, baß unfer Erkenntnisvermögen — um bekannte Bilber zu gebrauchen — einem Stud weichen Bachses ähnlich fei, welches feine Einbrude von ber Außenwelt empfange, ober einer leeren Tafel, die von der Erfahrung beschrieben wird. Die Philosophie hingegen sett angeborene Ideen voraus, welche mittels des Denkens aus den Tiefen des Geiftes zu schöpfen und zu produzieren find.

Der Unterschied zwischen spekulativer und induktiver Wissenschaft beruht auf bem Unterschied zwischen Phanstasie und gesundem Menschenverstand. Letterer zeugt

seine Begriffe mittels der Außenwelt, mittels der Erfahrung, während die Phantasie ihr Produkt aus der Tiefe des Geistes, mit sich selbst, von innen heraus zeugt. Jedoch ist diese Zeugung nur scheindar einseitig. So wenig der Maler überssinnliche Bilder, übersinnliche Gestalten zu ersinden weiß, so wenig vermag der Denker außerhalb der Ersahrung liegende, übersinnliche Gedanken zu denken. Wie die Phantasie aus Zusammensehung von Mensch und Vogel Engel schafft, oder aus Fisch und Weib Sirenen, in derselben Art sind alle ihre anderen Produkte obgleich scheindar Erzeugnisse ihrer selbst, doch in der Tat nur willkürlich geordnete Eindrücke der Außenwelt. Der Verstand, die Vernunft bindet sich an Zahl und Ordnung, an Zeit und Maß der Ersahrung, während die Phantasie das Ersahrene ungebunden, in willkürlicher Form reproduziert.

Der Drang nach Wissen hat von jeher veranlaßt, auch schon bort, wo wegen Mangel an Ersahrung und Beobachtung keine induktive Erkenntnis möglich war, bennoch die Erscheinungen der Natur und des Lebens aus dem menschlichen Geiste, d. h. spekulativ zu erklären. Man sucht die Ersahrung durch Spekulation zu ergänzen. In einer solgenden, durch Ersahrung bereicherten Zeit erkannte man gewöhnlich die vorhergegangene Spekulation als Irrtum. Aber dennoch bedurfte es tausendjähriger angehäufter Wiederholung dieses Enttäuschungsaktes einerseits und der zahlreichsten eklatantesten Ersolge induktiver Methode andererseits, bevor man diese spekulative Liebhaberei verslassen mochte.

Gewiß ist auch die Phantasie ein positives Vermögen und sehr oft geht die spekulative, durch Analogie erworbene Ahnung der ersahrungsmäßigen induktiven Erkenntnis voraus. Nur sollen wir klar bewußt sein, was und wie viel Vermutung und was und wie viel Wissenschaft. Bewußte Ahnung fordert zu wissenschaftlicher Forschung auf, während vermeintliche Wissenschaft der induktiven Forschung die Tür

schließt. Die Erwerbung eines klaren Bewußtseins über ben Unterschied zwischen Spekulation und Wissen ist ein geschichtlicher Prozeß, bessen Ansang und Ende mit Ansang und Ende der spekulativen Philosophie zusammenfällt.

Im Altertum arbeitete ber gefunde Menschenverstand mit ber Phantasie, die industive Methode mit der spekulativen gemeinschaftlich und unentzweit. Die Auseinanderfetzung beider beginnt erft mit Erkenntnis der mannigfachen Täuschungen, welchen bis zur neueren Zeit das noch ungeübte Urteil unterlegen hatte. Statt nun die erfahrenen Täuschungen aus dem Mangel an Verständnis herzuleiten, schrieb man fie der Mangelhaftigkeit der Sinne zu, schalt die Sinne Betrüger und die sinnliche Erscheinung unmahr. Wer tennt nicht das alte Lamento über die Unzuverlässigfeit der Sinne? Die Migverständnisse der Natur und ihrer Erscheinungen bienten vorerst zum völligen Berwürfnis mit ber Sinnlichkeit. Man hatte fich getäuscht, und glaubte, getäuscht morben zu fein. Der Unmut darüber verkehrte fich zur totalen Mißachtung der sinnlichen Welt. Ebenso kritiklos gläubig, wie man bis bahin bas Scheinbare für Wahrheit angenommen, ebenso unfritisch im Zweifel verwarf man jest ben Glauben an die sinnliche Wahrheit ganz und gar. Die Forschung wandte sich von der Natur, von der Erfahrung meg und begann mit reinem Denken die Arbeit ber fpekulativen Philosophie.

Doch nein! So ganz ließ sich die Wissenschaft niemals vom Wege des gesunden Menschenverstandes, von der Wahrheit der sinnlichen Welt abbringen. Die Naturwissenschaft trat bald dafür ein, und ihre glänzenden Erfolge erwarben der industiven Methode das Bewußtsein der Fruchtbarkeit, während anderseits die Philosophie nach einem System forschte, mittels dessen sich die großen allzemeinen Wissenswürdigkeiten ohne Forschung en detail, ohne sinnliche Ersahrung und Beobachtung mit der Berznunft allein erschließen.

Solcher fpefulativen Syfteme besitzen wir nun eine mehr als hinreichende Rahl. Meffen wir diefelben mit dem erwähnten Maße ber Einhelligkeit, so findet sich die Philosophie nur einig in einer allgemeinen Uneinigkeit. Die Geschichte ber spekulativen Philosophie besteht benn auch nicht, wie die Geschichte anderer Wissenschaften, in der allmählichen Ansammlung von Kenntnissen, sonbern in einer Reihe mißgludter Versuche mit der puren Denktraft, ohne Hilfe der Objekte ober ber Erfahrung bavon, die allgemeinen Rätsel ber Natur und bes Lebens zu erforschen. Den kühnsten Berfuch, ben fünftlichften Gebankenbau vollendete Begel im Anfang unseres Jahrhunderts, welcher, einer Redensart nachzusprechen, in ber wiffenschaftlichen Welt eine Berühmtheit erlangte, wie Napoleon in ber politischen. Aber auch die Hegelsche Philosopie hat die ihr gestellte Brobe nicht bestanden. "Sie ift", wie Hanm ("Begel und seine Reit") fagt, "burch den Fortschritt der Welt und durch die lebendige Geschichte beseitigt worden."

Das Refultat ber Philosophie bis dahin war also die Unfähigkeitserklärung ihrer selbst. Jedoch werden wir nicht verkennen, daß einer Arbeit, welche Jahrtausende lang die besten Köpfe beschäftigte, wohl etwas Positives zu Grunde liegt. Und in der Tat, die Philosophie besitzt eine Geschichte — eine Geschichte nicht nur im Sinne einer Reihenfolge mißglückter Versuche, sondern auch eine Geschichte im Sinne lebendiger Entwicklung. Aber es ist nicht der Gegenstand, nicht das gesuchte logische Weltspstem, welches sich mit ihr entwickelt, sondern die Wethode.

Jebe positive Wissenschaft besitzt ein sinnliches Objekt, einen äußexlich gegebenen Ansang, eine Voraussetzung, auf welche sich ihre Exkenntnis steist. Jeber empirischen Wissenschaft unterliegt ein sinnliches Material, ein gegebener Gegenstand, infolgebessen ihr Wissen abhängig, unrein ist. Die spekulative Philosophie sucht ein reines, totales, absolutes Wissen. Sie will ohne Material, ohne Exsahrung,

aus "reiner" Vernunft erkennen. Sie entspringt aus bem begeisterten Bewußtsein von der überlegenen Vortrefflichkeit ber Erkenntnis ober Wiffenschaft über bie empirische finnliche Erfahrung. Sie will beshalb ganz und gar über bie Erfahrung hinaus, zu einer totalen, reinen Erkenntnis. Ihr Gegenstand ift die Wahrheit, aber nicht die besondere, nicht die Wahrheit dieser ober jener Sache, sondern die Wahrheit im allgemeinen, die Wahrheit "an sich". spekulativen Syfteme suchen an einem voraussekungslosen Anfana, an einem unbezweifelbaren fich felbst tragenden Standpunft, um von hier aus das überhaupt Unbezweifelbare zu beftimmen. Die Spfteme ber Spekulation find ihrem eigenen Bewußtsein nach volltommene, abgeschloffene, in fich felbft begründete Syfteme. Bebes fpetulative Syftem fand seine Auflösung in der nachfolgenden Erkenntnis, daß seine Totalität, seine Selbstbegründung, seine Voraussekungs= losigkeit vermeintlich war, daß es sich wie andere Grfenntnisse äußerlich, empirisch hat bestimmen lassen, daß es fein philosophisches System, sondern eine relative empirische Erkenntnis ift. Die Spekulation löfte fich schließlich in bie Wiffenschaft auf, daß das Wiffen an fich ober im allgemeinen unrein ift, daß das Organ ber Philosophie, das Erkenntnisvermögen ohne gegebenen Anfang nicht anfangen kann, daß die Wiffenschaft der Erfahrung nicht total, fondern nur insoweit überlegen ift, als fie zahlreiche Erfahrungen zu organisieren vermag, daß also nur inso= weit eine allgemeine, objektive Erkenntnis ober die Wahrheit "an sich" Gegenstand der Philosophie sein kann, als man aus gegebenen befonderen Erkenntniffen ober Wahrheiten die Erkenntnis ober Wahrheit im allgeimenen zu charakterisieren, zu erkennen vermag. Schlicht gesprochen reduziert sich die Philosophie auf die unphilosophische Wiffenschaft des empirischen Erfenntnisvermögens, auf die Rritif der Vernunft.

Von der Erfahrung des Unterschieds zwischen Schein und Wahrheit geht die neuere, die bewußte Spekulation aus.

Diengen, Ropfarbeit.

Sie negiert jebe finnliche Erscheinung, um, von keinem Scheine betrogen, die Bahrheit burch Denten zu finden. Im Verlauf erkennt der folgende Philosoph jedesmal, daß die derartig gewonnenen Wahrheiten der Vorgänger nicht bas find, mas fie zu sein prätendieren, sondern ihrem positiven Gehalt nach fich barauf beschränken, die Wiffenschaft bes Erkenntnisvermögens, bes Denkprozesses geförbert zu haben. Durch ihre Negation der Sinnlichkeit, durch das Beftreben, das Denken von allem finnlich Gegebenen, gleichsam von seiner natürlichen Bulle zu scheiben, legte bie Philofophie mehr als jede andere Wiffenschaft die Struktur bes Beistes bloß. So daß, je älter sie murbe, je mehr sie sich in geschichtlichem Verlauf entwickelte, je klassischer, je frappanter dieser Kern ihrer Arbeit zu Tage trat. Rach wiederholten Schöpfungen großer Hirngespinfte, fand fie ihre Auflösung in der positiven Erkenntnis, daß das reine, philosophische, von jedem gegebenen Inhalt absehende Denken auch ein Denken ohne Inhalt, Gedanken ohne Wirklichkeit, Birngespinfte zeugt. Der Prozeg ber spekulativen Täuschung und wissenschaftlichen Enttäuschung setzte sich fort bis in bie neueste Zeit, wo endlich die Lösung ber Gesamtfrage, bie Auflösung ber Spekulation mit ben Worten Ludwig Reuerbachs beginnt: "Meine Philosophie ift feine Philosophie."

Die lange Rebe ber spekulativen Arbeit reduziert sich auf bie Erkentnnis bes Verstandes, ber Vernunft, bes Geistes, auf die Enthüllung jener geheimnisvollen Operationen, welche wir Denken nennen.

Das Geheimnis der Art und Weise, wie sich die Wahrheiten der Erkenntnis zeugen, die Unkenntnis der Tatsache, daß jedes Denken eines Objektes, einer Voraussehung bedarf, war die Ursache jener spekulativen Jrrung, welche in der Geschichte der Philosophie enthalten ist. Dasselbe Geheimnis ist heute die Ursache jener vielen spekulativen Jrrungen und Widersprüche, welchen wir en passant in den Worten und Werken unserer Natursorscher begegnen. Das Wissen und Erkennen ist dort weit gediehen, jedoch nur soweit, als man greisbare Gegenstände behandelt. Bei irgend einem Thema anderer, abstrakterer Art, sinden wir an Stelle "beweisender Tatsachen" "advokatorische Durchsührungen", weil man, wenn auch im besonderen, wenn auch instinktiv, so doch nicht im allgemeinen, nicht mit Bewußtsein, nicht theoretisch weiß, was eine Tatsache, ein Schluß, eine Regel, eine Wahrheit ist. Die naturwissenschaftlichen Erfolge haben gelehrt, das Instrument des Wissens, den Geist, instinktiv zu handhaben. Jedoch sehlt die systematische Erkenntnis, welche mit Vorausbestimmung des Erfolges agiert. Es fehlt das Verständnis für die Arbeit der spekulativen Philosophie.

Unsere Aufgabe wird nun darin bestehen, das, was die Philosophie positiv Wissenschaftliches langstilig und größtenzteils unbewußt gefördert hat, durch eine kurze Rekapituslation zum Bewußtsein zu bringen, das heißt die allgemeine Natur des Denkprozesses zu enthüllen. Wir werden sehen, wie die Erkenntnis dieses Prozesses uns das Mittel an die Hand gibt, alle die allgemeinen Kätsel der Natur und des Lebens wissenschaftlich zu lösen, wie somit jener sundamentale Standpunkt, jene sussensische Weltanschauung gewonnen ist, welche das langerstrebte Ziel der spekulativen Philosophie war.

## Die reine Vernunft oder das Denkvermögen im allgemeinen.

Wie wenn man von Lebensmitteln überhaupt spricht und dann im Berlauf der Rede Frucht, Getreide, Korn, Fleisch, Brot u. s. w. als synonyme Ausdrücke verwenden mag, welche unbeschadet ihrer Differenz sich doch alle unter dem Begriff Lebensmittel als gleichbedeutend summieren, so reden wir hier von der Vernunft, dem Bewußtsein, dem Verstand, dem Vorstellungs-, Begriffs-, Unterscheidungs-, Denk- oder Erkenntnisvermögen, als gleichbedeutenden Dingen. Wir haben es eben nicht mit den verschiedenen Klassen, sondern mit der allgemeinen Natur des Denk- prozesses zu tun.

Physiologe, "ben Sitz ber geistigen Kräfte, wie bei ben Griechen, im Blute suchen zu wollen ober, wie im Mittelsalter in ber Zirbelbrüse — sondern alle haben sich überzeugt, daß in den Zentren des Nervenspstems auch der organische Mittelpunkt für die geistige Funktion des tierischen Organismus zu suchen sein." — Jawohl! Denken ist eine Funktion des Gehirns, wie Schreiben eine Funktion der Hand. Aber ebensowenig wie die Exforschung und Anas

"Reinem Verständigen fällt es ein", sagt ein moderner

Denken? Mit bem anatomischen Messer mögen wir ben Geist erwürgen, aber nicht entbeden. Die Erkenntnis, daß Denken ein Produkt bes Gehirns ist, nähert uns unserem Gegenstand soweit, als es ihn aus dem Gebiet der Phantasie,

tomie der Hand die Aufgabe zu lösen vermag, mas heißt Schreiben? — ebensowenig vermag die physiologische Erforschung des Gehirns sich der Frage zu nähern, was heißt

wo die Gespenster umgehen, in das helle Tageslicht der Wirklichkeit zieht. Aus einem immateriellen, unfaßbaren Wesen wird nunmehr der Geist zu einer körperlichen Tätigkeit.

Denken ist eine Tätigkeit bes Gehirns, wie Gehen eine Tätigkeit ber Beine. Wir nehmen bas Denken, ben Geist ebenso sinnlich wahr, wie wir ben Gang, wie wir Schmerzen, wie wir unsere Gefühle sinnlich wahrnehmen. Das Denken ist uns fühlbar als ein subjektiver Vorgang, als innerlicher Prozeß.

Seinem Inhalt nach ist dieser Prozes verschieden in jedem Augenblick und bei jeder Persönlichkeit, seiner Form nach bleibt er überall derselbe. Mit andern Worten heißt das: Beim Denkprozes unterscheiden wir, wie bei allen Prozessen, zwischen dem Besonderen oder Konskreten und dem Allgemeinen oder Abstrakten. Allgemeiner Zweck desselben, des Denkens, ist die Erkenntnis. Wir werden später sehen, wie die einsachste Vorstellung, wie jeder Begriff, mit der tiefsten Erkenntnis ein und desselben Wesens ist.

So wenig es ein Denken, eine Erkenntnis gibt ohne Inhalt, so wenig existiert ein Denken ohne Gegenstand, ohne ein anderes, das gedacht oder erkannt wird. Denken ist eine Arbeit und bedarf wie jede andere Arbeit ein Objekt, an dem es sich äußert. Auf den Satz: ich tue, ich arbeite, ich denke, folgt die Frage nach Inhalt und Gegenstand: was tust, arbeitest, denkst du?

Jebe bestimmte Vorstellung, jedes wirkliche Denken ist identisch mit seinem Inhalt, aber nicht mit seinem Gegenstand. Mein Schreibtisch als Inhalt meines Gebankens ist eins mit diesem Gedanken, unterscheidet sich nicht von demselben. Jedoch der Schreibtisch außerhalb des Kopfes ist sein durchaus von ihm verschiedener Gegenstand. Der Inhalt ist vom Denken, als dem Akte des Denkens überhaupt, nur als Teil desselben zu unters

scheiben, mährend ber Gegenstand kategorisch ober wesentlich verschieben ist.

Wir unterscheiden zwischen Denken und Sein. unterscheiben ben finnlichen Gegenstand von feinem geistigen Begriff. Gleichwohl ift boch auch bie unfinnliche Borftellung finnlich, materiell, bas beißt wirklich. 3ch nehme meinen Schreibtischgebanken ebenso materiell mahr, wie ich ben Schreibtisch selbst mahrnehme. Allerdings, wenn man nur bas Greifbare materiell nennt, bann ift ber Gebanke immateriell. Dann ift aber auch ber Duft ber Rose und die Barme bes Ofens immateriell. Wir nennen beffer vielleicht ben Gebanken finnlich. Ober wenn man uns bann einwenden will, daß das ein Mißbrauch bes Wortes sei, weil die Sprache finnliche und geiftige Dinge ftreng scheibe, so verzichten wir auch auf dies Wort und nennen ihn wirklich. Der Geift ift wirklich, ebenfo wirklich, wie ber greifbare Tisch, wie bas sichtbare Licht, wie ber hörbare Trokdem der Gedanke von diesen Dingen sich wohl unterscheibet, hat er boch soviel gemein mit ihnen, baß er wirklich ift, ift wie andere Dinge. Der Beift ift nicht weiter vom Tisch, vom Licht, vom Ton verschieden, wie biese Dinge untereinander verschieden find. Wir leugnen nicht die Differenz, wir behaupten nur die gemeinschaftliche Natur biefer bifferenten Dinge. Benigstens wird mich nunmehr ber Lefer nicht migverstehen, wenn ich bas Denkvermögen ein materielles Bermögen, eine sinnliche Ericheinung nenne.

Jebe sinnliche Erscheinung bedarf einen Gegenstand, an bem sie sich äußert. Damit die Wärme sei, wirklich sei, muß ein Gegenstand, muß Anderes sein, das sich erwärmen läßt. Das Aktivum kann nicht sein ohne Passivum. Das Sichtbare kann nicht sichtbar sein ohne das Gesicht und wieder das Gesicht nicht Gesicht sein ohne das Sichtbare. Auch das Denkvermögen erscheint, aber, wie alle Dinge, niemals an und für sich, sondern immer in Verbindung

mit anderen sinnlichen Erscheinungen. Der Gedanke erscheint, wie jede wirkliche Erscheinung, an und mit einem Objekt. Die Hirnfunktion ist nicht mehr und nicht weniger "reine" Tätigkeit, wie die Funktion des Auges, wie der Dust meiner Blume, oder die Wärme des Osens, oder die Erscheinung des Tisches. Daß sich der Tisch sehen, hören und fühlen läßt, daß er wirklich oder wirkend ist, liegt ebensoviel und ebensowenig an seiner eigenen Tätigskeit wie an der Tätigkeit eines anderen, in Relation mit dem er wirkt.

Jedoch beschränkt jede andere Tätigkeit sich auf eine aparte Rategorie von Gegenständen. Der Funktion des Auges dient nur das Sichtbare, der Hand das Greisbare, der Gand das Greisbare, der Gang sindet am Raume, den er durchschreitet, ein Objekt. Während bessen ist sür das Denken Alles Gegenstand. Alles ist erkennbar. Das Denken ist nicht beschränkt aus eine besondere Art von Gegenständen. Jede Erscheinung vermag Gegenstand und also auch Inhalt des Gedankens zu sein. Ja, alles, was wir überhaupt gewahr werden, werden wir nur dadurch gewahr, daß es Material unserer Hirntätigkeit wird. Gegenstand und Inhalt des Denkens ist alles. Das Denkvermögen erstreckt sich allgemein auf alle Objekte.

Wir sagten vorhin, alles ist erkennbar, und sagen aber jett, nur das Erkennbare läßt sich erkennen, nur das Wißbare kann Gegenstand der Wissenschaft, nur das Denkbare Gegenstand des Denkvermögens sein. Insosern ist auch das Denkvermögen beschränkt, als es das Lesen, Hören, Fühlen und alle andere unzählige Tätigkeiten der sinnlichen Welt nicht ersehen kann. Wir erkennen wohl alle Objekte, aber kein Objekt läßt sich totaliter erkennen, wissen oder begreisen. Das heißt die Objekte gehen nicht in sie Erkenntnis auf. Zum Sehen gehört etwas, das gesehen wird, etwas also, das noch mehr ist, als wir sehen, zum Hören etwas, das gehört wird, zum Denken ein Objekt, das gedacht

wird; also wieder ein Etwas, das auch noch außer unferem Gedanken, außer unserem Bewußtsein etwas ist. Wie wir zu der Wissenschaft kommen, daß wir Objekte sehen, hören, fühlen, denken und nicht Subjektives, wird sich später sinden.

Mittels bes Denkens besitzen wir dem Vermögen nach alle Welt doppelt: außen in der Wirklichkeit, innerlich im Gedanken, in der Borstellung. Dabei ist leicht zu sehen, daß die Dinge in der Welt anders beschaffen sind, als die Dinge im Kopfe. In optima forma, in ihrer natürlichen Ausdehnung können sie nicht hinein. Der Kopf nimmt nicht die Dinge selbst, sondern nur ihre Begriffe, ihre Borstellung, ihre allgemeine Form auf. Der vorgestellte, gebachte Baum ist immer nur ein allgemeiner. Der wirkliche Baum ist immer nur ein anlgemeiner. Und wenn ich mir auch diesen besonderen Baum zu Kopfe nehme, unterscheidet sich der innerliche immer noch von dem äußerlichen, wie sich das Allgemeine vom Besonderen unterscheidet. Die unendliche Mannigsaltigkeit der Dinge, der unzählbare Reichtum ihrer Eigenschaften hat keinen Raum im Kopfe.

"Die Welt, die braußen sich vermist", die Erscheinungen der Natur und des Lebens werden wir in zweisacher, in konkreter, sinnlicher, mannigsaltiger und in abstrakter, geistiger, einheitlicher Form gewahr. Für unsere Sinne ist die Welt ein mannigsaltiges. Der Kopf saßt sie zusammen als Einheit. Und was von der Welt, gilt von jedem des sonderen Teile. Sine sinnliche Einheit ist ein Unding. Auch das Utom eines Wassertröpschens oder das Utom eines chemischen Elementes ist, sosern es wirklich ist, teilbar und in seinen Teilen ungleich, mannigsaltig. A ist nicht B. Aber der Begriff, das Denkvermögen macht aus jedem sinnlichen Teile ein abstraktes Ganze und versteht jedes sinnliche Ganze oder Quantum als Teil der abstrakten Weltzeinheit. Um die Dinge ganz zu nehmen, müssen wir sie praktisch und theoretisch, mit Sinn und Kopf, mit Leib und

Geift ergreifen. Mit dem Leibe können wir nur das Leibliche, mit dem Geifte nur das Geiftige ergreifen. Also auch die Dinge besitzen Geift. Der Geift ist dinglich, und die Dinge sind geistig. Geist und Dinge sind nur in Relationen wirklich.

Können wir die Dinge sehen? Nein, wir sehen nur die Wirkung der Dinge auf unsere Augen. Wir schmecken nicht den Essig, sondern die Relation des Essigs zu unserer Aunge. Das Produkt ist die Empfindung der Säure. Der Essig ist nur gegenüber der Zunge wirkend sauer, Eisen gegenüber wirkt er auflösend. Kälte gegenüber wird er sest, Wärme gegenüber flüssig. Und er wirkt so verschieden, als die Objekte verschieden sind, mit denen er in Raum und Zeit Relationen eingeht. Der Essig erscheint, wie ohne Ausnahme alle Dinge erscheinen; aber niemals als Essig an und für sich, sondern immer nur in Relation, in Kontakt, in Verbindung mit anderen Erscheinungen. Zede Erscheinung ist Produkt von Subjekt und Objekt.

Damit ein Gebanke erscheine, ist das Gehirn oder Denksvermögen für sich allein nicht hinreichend, es bedarf dazu eines Objektes, eines Gegenstandes, der gedacht wird. Aus dieser relativen Natur unseres Themas folgt denn auch, daß wir bei der Behandlung desselben nicht "rein" beim Thema bleiben können. Beil eben die Vernunft oder das Denkvermögen nie für sich, sondern immer in Verbindung mit anderem erscheint, sind wir genötigt, sortwährend vom Denkvermögen zu seinen Objekten überzugehen, beides in Verbindung zu behandeln.

Wie das Gesicht nicht den Baum, sondern nur das Sichtbare des Baumes sieht, so vermag auch das Denkvermögen nicht das Objekt selbst, sondern nur seine erkenndare geistige Seite aufzunehmen. Das Produkt, der Gedanke ist ein Kind, welches von der Hirnfunktion in Gemeinschaft mit irgend einem Objekt gezeugt ist. Im Gedanken erscheint sowohl das subjektive Denkvermögen einerseits als andererseits die geistige Natur des Objektes. Jede Funktion des Geistes setzt einen Gegenstand voraus, von dem sie erzeugt ist, der den geistigen Inhalt abgibt. Und andererseits kommt dieser Inhalt von einem Gegenstand, welcher außerdem ist, in irgend einer Art sinnlich wahrgenommen, entweder gesehen, gehört, gerochen, geschmeckt oder gefühlt, kurz ersfahren ist.

Wenn wir nun vorhin sagten, daß das Sehen auf das Sichtbare als Objekt, das Hören auf das Hörbare u. s. w. sich beschränkt, daß dagegen dem Denks oder Erkenntnissvermögen alles Objekt sei, so bedeutet das jetzt nur noch, daß Objekte, neben ihren unzähligen, aber besonderen sinnslichen Eigenschaften, auch noch die allgemeine, geistige Eigenschaft besitzen, sich denken, begreisen oder erkennen zu lassen, kurz, Objekt unseres Denkvermögens zu sein.

Diefe metaphyfische Bestimmung aller Objektie gilt auch bem Denkvermogen felbst, bem Geifte. Der Geift ift eine körperliche, finnliche Tätigkeit, welche mannigfaltig erscheint. Er ift bas zu verschiebenen Zeiten, in verschiebenen Röpfen, von verschiedenen Gegenständen sinnlich erzeugte Denken. Wie alles andere mogen wir biefen Beift zum Gegenftand eines besonderen Dentattes machen. Als Gegenftand ist der Beist eine mannigfaltige, empirische Tatsache, welche mit einer speziellen Hirnfunktion in Kontakt gebracht, ben generellen Begriff bes Beiftes, als Inhalt biefes befonberen Denkaktes zeugt. Der Gegenstand bes Denkens unterscheidet sich vom Inhalt besselben, wie sich überhaupt die Sache von ihrem Begriff unterscheibet. Der sinnlich erfahrene, mannigfaltige Gang bient bem Denten als Gegenstand, mittels beffen es ben Begriff bes Ganges als Inhalt besitt. Daß der Begriff irgend eines finnlichen Objektes Vater und Mutter hat, daß er gezeugt ift von unserem Denken mittels bes erfahrenen Gegenstandes, begreift sich leichter, ist finnfälliger als die Dreifaltigkeit, welche eriftiert, indem unfer gegenwärtiges Denten, aus ber Erfahrung

feiner felbst, feinen eigenen Begriff als Produkt er= zeugt. hier icheint es als bewegten wir uns im Rreise. Gegenstand, Inhalt und Tätigkeit fallen scheinbar zusammen. Die Vernunft bleibt bei sich: sie bient sich als Gegenstand und nimmt davon ihren Inhalt. Aber beshalb bleibt der Unterschied awischen Sache und Begriff, wenn auch minder offenbar, doch nicht minder wahrhaft, wie anderswo. Was die Wahrheit verbirgt, ift die Gewohnheit, Sinnliches und Beiftiges als heterogene, absolut verschiedene Dinge zu betrachten. Die Notwendigkeit der Unterscheidung zwingt überall, zwischen ben sinnlichen Objekten und ihren geistigen Beariffen zu biftinguieren. Sie zwingt uns basfelbe am Begriffsvermögen felbst zu tun, und find wir fo genötigt. ein Objekt sinnlich zu nennen, welches ben Ramen "Geift" trägt. Solche Aweibeutigkeit ber Terminologie ist wohl in keiner Wiffenschaft gang zu vermeiben. Der Leser, ber nicht am Worte flaubt, sondern den Sinn sucht, wird begreifen, baß ber Unterschied zwischen Sein und Denken auch am Erkenntnisvermögen Geltung hat, daß das Faktum des Erkennens, Begreifens, Denkens u. f. w. verschieden ift vom Verftändnis biefes Faktums. Und ba auch bas lettere, bas Verständnis wiederum ein Faktum ift, wird es erlaubt fein, alles Beiftige faktisch ober "finnlich" zu nennen.

Die Vernunft oder das Denkvermögen ist demnach kein mystisches Objekt, welches den einzelnen Gedanken produzierte. Umgekehrt, die Tatsache einzelner, ersahrener Gedanken bildet das Objekt, welches in Kontakt mit einem Hirnakt den Vernunftbegriff zeugt. Die Vernunft hat, wie alle Dinge, von denen wir wissen, eine doppelte Existenzi die eine in der Erscheinung oder Ersahrung, die andere im Wesen oder Begriff. Der Vegriff irgend eines Objektes setzt dessen Gersahrung voraus, nicht minder der Vegriff der Denkkraft. Da aber der Mensch per so denkt, hat seder auch die betreffende Ersahrung per so gemacht.

Wir sind bei einem Gegenstand angekommen, wo bie spekulative Methode, welche ihre Erkenntnisse ohne Ersahrung aus der Tiefe des Geistes erzeugen will, heimlich, durch die sinnliche Natur des Objektes, zur induktiven Methode wird, und wo umgekehrt, die Induktion, welche Schlüsse, Begriffe, Erkenntnisse nur mittels Ersahrung zeugen will, durch die gleichzeitig geistige Natur ihres Objektes zur Spekulation wird. Es gilt hier mittels des Denkens den Begriff des Denke oder Erkenntnisvermögens, der Vernunft, des Wissens oder der Wissens.

Begriffe zeugen und biese Begriffe analysieren ift insoweit basselbe, als beibes Funktion bes Gehirns, Berstandestätigkeit ift. Beibes ift gemeinschaftlicher Natur. Das eine unterscheibet sich jedoch vom anderen, wie Inftinkt und Bewußtsein sich unterscheiben. Der Mensch bentt junachft nicht weil er will, sondern weil er muß. Begriffe zeugen sich instinktiv, unwillfürlich. Um berselben flar, bewußt zu werden, um fie bem Wiffen und Willen au unterwerfen, bedürfen wir ihrer Analyse. Aus ber Erfahrung bes Gehens zeugen wir zum Beispiel ben Begriff bes Ganges. Ihn analysieren heißt die Frage lösen, was heißt Geben im allgemeinen, mas ift bas Allgemeine bes Gehens. Wir antworten vielleicht: ber Gang ift eine taktmäßige Bewegung von einem Orte zum anderen, und erheben somit ben instinktiven zu einem bewußten, analysierten Begriff. Erft mittels ber Analyse wird bie Sache begrifflich, förmlich ober theoretisch begriffen. Wir wollten wiffen, aus welchen Elementen ber Gangbegriff gebildet ist, und finden die taktmäßige Bewegung als das Allgemeine berjenigen Erfahrungen, welche wir gemeinsam "geben" nennen. In der Erfahrung ift der Bang bald weit-, bald kurzschrittig, zwei- ober mehrfüßig, Uhren= ober Maschinengang, kurz, mannigfaltig. Begriff ist er nur eine taktmäßige Bewegung, und die Unalpfe bes Begriffs gibt uns erft bas Bewußtsein bieser Tatsache. Der Begriff des Lichtes existierte längst, bevor die Wissenschaft ihn analysierte, bevor sie erkannte, daß Atherschwingungen die Elemente bilden, welche den Lichtbegriff konstituieren. Instinktive und analysierte Begriffe unterscheiden sich, wie die Gedanken des Lebens sich von den Gedanken der Wissenschaft unterscheiden.

Die Analyse irgend eines Begriffs und die theoretische Analyse des Gegenstandes ober ber Sache, welcher ber Beariff entnommen, ift ein und dasselbe. Nebem Beariff entspricht ein wirklicher Gegenstand. Ludwig Feuerbach hat nachgewiesen, daß selbst die Begriffe Gott und Unsterblichfeit Begriffe wirklicher, sinnlicher Gegenstände find. Um bie Begriffe Tier, Licht, Freundschaft, Mensch u. f. w. zu analysieren, werden die Gegenstände, die Tiere, die Freundschaften, die Menschen, die Lichterscheinungen analysiert. Der zu analysierende Gegenstand des Tierbegriffs ist ebensowenig ein einzelnes Tier, wie der Gegenstand des Lichtbegriffs irgend eine einzelne Lichterscheinung ift. Der Begriff umfaßt die Gattung, die Sache im allgemeinen, und so barf sich benn die Analyse, die Frage, mas ift bas Tier, was ist das Licht, was ist die Freundschaft, nicht damit beschäftigen, irgend ein Besonderes, sondern das Allgemeine, die Gattung in ihre Elemente zu zerlegen.

Was scheinen läßt, als sei die Analyse eines Begriffs und die Analyse seines Gegenstandes von einander versschieden, ist unsere Fähigkeit, Gegenstände in zweisacher Beise, praktisch, simulich, handlich, im Besonderen, und dann auch theoretisch, geistig, mit dem Kopfe, im allgemeinen separieren zu können. Die praktische Analyse ist die Boraussehung der theoretischen. Um den Tierbegriff zu analysieren, dienen uns die simulich separaten Tiere, um die Freundschaft zu analysieren, dienen die separat ersahrenen Freundschaften als Material oder Voraussehung.

Jebem Begriff entspricht ein Gegenstand, welcher praktisch in viele separate Teile zu zerlegen ift. Den Begriff analy-

sieren heißt nunmehr, seinen bereits praktisch analysierten Gegenstand theoretisch analysieren. Die Analyse des Begriffs besteht in der Erkennnis des Gemeinsschaftlichen oder Allgemeinen der besonderen Teile seines Gegenstandes. Das Gemeinschaftliche der versichiedenen Gänge, die taktmäßige Bewegung, konstituiert den Gangbegriff, das Gemeinschaftliche der verscheinungen den Lichtbegriff. Die chemische Fabrik analysiert die Gegenstände, um Chemikalien zu gewinnen, die Wissenschaft, um ihre Begriffe zu analysieren.

Auch unser spezieller Gegenstand, das Denkvermögen unterscheidet sich von seinem Begriff. Doch, um den Begriff zu analysieren, will der Gegenstand analysiert sein. Chemisch läßt er sich nicht analysieren — nicht alles gehört in die Chemie —, wohl aber theoretisch oder wissenschaftlich. Der Wissenschaft oder Vernunft gehören, wie gesagt, alle Gegenstände. Doch alle Gegenstände, welche die Wissenschaft begrifflich analysieren will, wollen vorher analytisch praktiziert, je nach ihrer Art entweder mannigsaltig hantiert oder vorsichtig beguckt oder ausmerksam behorcht, kurz, gründlich erfahren sein.

Daß ber Mensch benkt, bas Denkvermögen, ist eine finnlich erfahrene Tatsache. Tatsachen geben die Veranlassung ober ben Gegenftanb, woraus wir inftinktiv ben Begriff Den Begriff ber Denkfraft analyfieren, beißt bilben. nunmehr, bei den verschiedenen, perfonlichen, zeitlichen Dentaften ber Wirklichkeit bas Gemeinschaftliche ober Allgemeine auffuchen. Um eine folche Forschung mit naturwiffenschaftlicher Methode zu verfolgen, bedürfen wir hier weder eines physikalischen Instrumentes, noch chemischer Reagentien. Die sinnliche Beobachtung, welche für jede Wiffenschaft, für jede Erkenntnis unumgänglich ift, ist uns diesmal gleichsam a priori gegeben. Den Gegenstand unserer Forschung, die Tatsache ber Denkfraft und ihre Erfahrung besitt jeder in der Erinnerung an sich selbst.

Erkannten wir nun vorhin, daß sowohl der instinktive Begriff, wie auch seine wissenschaftliche Analyse überall aus dem Sinnlichen, Besonderen, Konkreten, das Abstrakte ober Allgemeine entwickelt, so heißt bas mit anderen Worten: Das Gemeinschaftliche aller separaten Denkatte ift barin gefunden, daß fie an ihren Gegenständen, welche in finnlicher Leiblichkeit mannigfaltig erscheinen, das Allgemeine, die generelle Einheit aufsuchen. Das Allgemeine, worin sich die verschiedenen Tiere, die verschiedenen Lichterscheinungen gleichen, bilbet das Element, woraus der generelle Tierund Lichtbegriff zusammengesett ift. Das Allgemeine ift ber Inhalt aller Begriffe, aller Erkenntnis, aller Wiffenschaft, aller Denkakte. Somit ergibt bie Analyse bes Denkvermögens bas lettere als Rahigkeit, aus bem Befonberen bas Allgemeine zu erforichen. Auge erforscht das Sichtbare: das Ohr nimmt das Hörbare und unfer Gehirn das Allgemeine, das ift das Wiß- oder Erfennbare mabr.

Wir haben gesehen, wie das Denken, ähnlich jeder anderen Tätigkeit, ein Objekt bedarf; wie ferner dasselbe undeschränkt ist in der Wahl seiner Objekte, wie undeschränkt alles zu einem Objekt des Denkvermögens werden kann; wie dann diese Objekte in der Sinnlichkeit mannigsaltig erscheinen und nun die Denkbarkeit darin besteht, diese Erscheinungen durch Extrahieren ihrer Ahnlichkeit, ihres Gleichsartigen oder Allgemeinen in einfache Begriffe zu verwandeln. Wenden wir nun diese erkannte Ersahrung oder ersahrene Erkenntnis von der allgemeinen Methode des Denkvermögens auf unsere Aufgabe an, so ist klar, das damit die Lösung gegeben ist, indem eben nur die allgemeine Methode des Denkvermögens gesucht wurde.

Ist die Entwicklung des Allgemeinen aus dem Besonderen die generelle Methode, die Art und Beise überhaupt, mit welcher die Bernunft Er-

fenntnisse förbert, so ist damit die Bernunft vollständig erkannt, als die Fähigkeit dem Besonderen bas Allgemeine zu entnehmen.

Denken ift eine leibliche Arbeit, die ebensowenig wie irgend eine andere Arbeit sein ober wirken kann ohne Material. Bum Denken bedarf ich einen Stoff, ber fich benten läßt. Dieser Stoff ift gegeben in ben Erscheinungen ber Natur und des Lebens. Sie find es, welche wir das Besondere nennen. Wenn nun vorhin das All oder Alles Objekt des Denkens genannt wurde, so heißt es nunmehr, ber Stoff ber Denkarbeit, ber Gegenstand ber Vernunft ift unendlich, unendlich in der Quantität und unbeschränkt in ber Qualität. Der Stoff, welcher unserem Denkvermögen als Material dient, ift so endlos wie der Raum, so ewig wie die Zeit und so absolut mannigfaltig wie der Inhalt bieser beiben Formen. Das Denkvermögen ift insoweit ein universelles Vermögen, als es mit allem, mit allen Stoffen, mit allen Dingen, mit allen Erscheinungen Verbindungen eingeht, das heißt Gedanken zeugt. Das Absolute aber ift es nicht, weil es zum Sein, zum Wirken die Welt ber Erscheinung, die Materie voraussett. Die Materie ift die Schranke bes Geistes; er kann nicht über sie hinaus. Sie gibt ihm ben Hintergrund zu seiner Beleuchtung, aber sie geht nicht auf in die Beleuchtung. Geift ift ein Produkt ber Materie, die Materie jedoch ist mehr als ein Brodukt bes Geiftes, fie kommt auch noch burch bie fünf Sinne uns nahe, sie ist zugleich Produkt unserer Sinnentätigkeit. Nur folche Produtte, welche uns durch Sinn und Geift zugleich offenbart find, nennen wir mirkliche, objektive Produkte, Dinge "an sich".

Ein wahrhaftiges, wirkliches Ding ist die Vernunft nur insoweit als sie sinnlich ist. Die sinnliche Wirkung der Vernunft offenbart sich sowohl im Kopfe des Menschen, wie auch objektiv in der äußeren Welt. Oder sind nicht die Wirkungen handgreislich, mit denen die Vernunft Natur und Leben umgestaltet? Wir sehen die Erfolge der Wissenschaft mit Augen und greifen sie mit Banden. Allerdings vermag das Wiffen ober die Vernunft nicht allein aus fich biese materiellen Wirkungen zu produzieren. Die Welt ber Sinnlichkeit, die äußeren Objekte muffen bazu gegeben fein. Aber welches Ding wirkt benn auch "an und für sich"? Damit das Licht leuchte, damit die Sonne wärme und ihren Kreislauf ausführe, muffen Raum und andere Dinge gegeben sein, welche sie erleuchten, erwärmen, durchfreisen lassen. Bevor mein Tisch Farbe hat, muß Licht und Auge gegeben sein, und alles was er ferner ift, ift er nur in Rontakt mit anderem und ebenso mannigfaltig ift sein, wie diese Kontakte, diese Relationen mannigfaltig find. Das heißt, die Welt ift nur im Zusammenhang. Ding aus dem Zusammenhang geriffen, hört auf zu sein. Das Ding ift für sich nur, indem es für anderes ift, indem es wirkt ober erscheint.

Nehmen wir als "Ding an sich" die Welt, so versteht es sich leicht, daß die Welt "an sich" und die Welt, wie fie uns erscheint, die Erscheinungen ber Welt, nicht weiter verschieden find, wie bas Ganze und feine Teile. Die Welt an sich ift nichts anderes, als die Summe ihrer Erscheinungen. Ebenso verhält es sich mit jenem Teile ber Belterscheinung, welche wir Vernunft, Geift, Denkvermögen nennen. Obgleich wir bas Denkvermögen von seinen Erscheinungen ober Wirkungen unterscheiben, ist das Denkvermögen "an sich", die "reine" Vernunft boch nur in ber Summe ihrer Erscheinungen wirklich vorhanden. Sehen ift bie leibliche Eriftenz bes Gefichtsvermögens. Wir besitzen das Ganze nur mittels seiner Teile, und wie alle Dinge, so auch unsere Vernunft nur mittels ihrer Wirkungen, mittels der einzelnen Gedanken. Wie gesagt, nicht bas Denkvermögen ist das zeitlich Erfte, es geht nicht bem Gebanken porher. Umgekehrt, an sinnlichen Objekten erzeugte Gedanken dienen als Material, an dem sich ber Begriff bes

Digitized by Google

Denkvermögens erzeugt. Wie uns das Verständnis der Weltbewegung gelehrt hat, daß nicht die Sonne um die Erde kreift, so lehrt uns das Verständnis des Denkprozesses, daß nicht das Denkvermögen die Gedanken bildet, sondern daß, umgekehrt, aus einzelnen Gedanken der Begriff Denkvermögen gebildet ist — daß also, wie das Gesichtsvermögen durch die Summe unserer Gesichte, so das Denkvermögen nur als Gesamtsumme unserer Gedanken praktisch da ist.

Diese Gebanken, die praktische Bernunft, dienen als Material, aus welchem unser Hirn die reine Vernunft als Begriff erzeugt. Die Vernunft ist in der Praxis notwendig unrein, das heißt mit irgend einem besonderen Objekt beschäftigt. Die reine Vernunft, die Vernunft ohne besonderen Inhalt kann nichts weiter sein, als das Allsgemeine des ine der besonderen Vernunftakte. Dies Allgemeine besiten wir doppelt: unrein, praktisch oder konkret, als Summe der wirklichen Erscheinungen, und rein, theoretisch oder abstrakt, im Begriff. Die Erscheinung der Vernunft unterscheidet sich von der Vernunft an sich, wie sich die Tiere des Lebens, der sinnlichen Wirklichkeit vom Vegriff des Tieres im allgemeinen unterscheiden.

Jebem wirklichen Bernunfts ober Erkenntnisakt bient eine andere wirkliche Erscheinung als Gegenstand, welcher, der Natur alles Wirklichen gemäß, vielfältig ober mannigfaltig ist. Aus diesem mannigfaltig gearteten Gegenstand zieht das Denkvermögen das Gleichartige ober Allgemeine hervor. Die Maus und der Elefant verlieren ihre Berschiedenheit in dem gleichartigen, allgemeinen Tierbegriff. Der Begriff umfaßt das Viele zur Sinheit, entwickelt aus dem Besonderen das Allgemeine. Da nun Begreisen das Gemeinschaftliche oder Allgemeine aller Bernunstakte aussmacht, so besindet sich daran die Bestätigung, daß die Bernunst im allgemeinen, oder das allgemeine Wesen des Denks und Erkenntnisvermögens darin besteht, aus irgend einer gesgebenen, wirklichen, sinnlichen Erscheinung das Wesen, das

Allgemeine ober Gemeinschaftliche, das Geistige ober Genezulle zu abstrahieren.

Da die Vernunft nicht wirklich sein, nicht wirken kann ohne Objekt, so versteht sich, daß wir die "reine" Bernunft, die Vernunft "an sich" nur erkennen können aus ihrer Praxis. So wenig wir das Auge ohne Licht, so wenig vermöchten wir die Vernunft zu finden, ohne die Gegenstände, mit denen in Kontakt sie sich produziert hat. So mannigfaltig diese Gegenstände, so mannigfaltig siese Gegenstände, so mannigfaltig siese Vernunft. Nochmals, nicht das Wesen der Vernunft erscheint. Umgekehrt, aus den Erscheinungen bilden wir den Begriff des Wesens, der Vernunft an sich oder der reinen Vernunft.

Nur in Kontakt mit anberen, mit sinnlichen Erscheinungen erscheinen die geistigen Denkakte. Sie sind selbst dadurch zu sinnlichen Erscheinungen geworden, welche in Kontakt mit einer Hirnfunktion den Begriff des "Denkvermögens an sich" erzeugen. Analysieren wir diesen Begriff, so besteht die Bernunst "rein" in der Tätigkeit, aus gegebenem Material — immaterielle Gedankenspäne gehören mit dazu — allgemeine Begriffe zu erzeugen. Mit anderen Worten charakterisiert sich die Bernunst als Tätigkeit, die aus jeder Mannigsaltigkeit Einheit, aus jedem Berschiedenem das Gleichartige produziert, alle Gegensähe ausgleicht. Es sind das nur verschiedene Worte für dieselbe Sache, die hier gegeben sind, damit der Leser nicht das leere Wort, sondern den lebendigen Begriff, das mannigsaltige Objekt nach seinem generellen Wesen erhalte.

Die Vernunft, sagten wir, besteht rein in der Entwicklung des Allgemeinen aus dem Besonderen, in der Ermittlung des Generellen oder Abstrakten aus dem Konkreten oder sinnlich Gegebenen. Das ist rein und ganz der Inhalt der Vernunft, der Erkenntnis des Wissens, des Bewußtseins. Dieses "rein" und "ganz" aber bedeutet nur, daß damit der gemeinschaftliche Inhalt der verschiedenen Denkakte, die allgemeine Form der Vernunft gegeben ist. Neben dieser allgemeinen abstrakten Form hat die Vernunft, wie

alle Dinge, auch ihre konkrete, besondere, sinnliche Form, welche wir durch Ersahrung unmittelbar gewahr werden. Die ganze Gewahrung des Bewußtseins besteht demnach in seiner sinnlichen Ersahrung, das heißt in seiner leiblichen Fühlbarkeit und in seiner Erkenntnis. Die Erkenntnis ist die allgemeine Form einer Sache.

Das Bewußtsein ist schon dem Wortsinn nach ein Wissen bes Seins, also eine Form, eine Eigenschaft, welche von anderen Eigenschaften des Seins fich badurch unterscheibet, daß sie bewußt ist. Die Qualität läßt sich nicht erflären, sondern erfahren. Aus Erfahrung miffen wir, baß mit bem Bewuftfein, mit bem Wiffen bes Seins, bie Ameiteilung in Subjekt und Objekt, ber Unterschied, ber Gegensat, ber Wiberspruch zwischen Denken und Sein, zwischen Form und Inhalt, zwischen Erscheinung und Wesen, zwischen Accidenz und Substanz, zwischen bem Besonderen und Allgemeinen gegeben ift. Aus diesem immanenten Wideripruch des Bewußtseins erklärt sich denn auch die widersprechende Benennung, wonach es einerseits Organ bes Allgemeinen, Generalisations- ober Ginheitsvermögen und andererseits und mit gleichem Rechte, Unterscheidungsvermögen genannt ift. Das Bewußtsein generalisiert bas Verschiedene, unterscheidet das Generelle. Die Natur des Bewußtseins ift der Widerspruch, und so widerspruchsvoll ift biese Natur, daß sie zugleich Natur der Vermittlung, der Erflarung, bes Verftandniffes ift. Das Bewußtfein generali= fiert den Widerspruch. Es erkennt, daß die ganze Natur, das gesamte Sein im Widerspruch lebt, daß alles, mas da ift, bas, was es ist, nur burch Mitwirkung eines anderen, eines Gegensates ift. Wie das Sichtbare ohne Gesicht nicht sichtbar und umgekehrt bas Gesicht nicht sieht ohne Sichtbares, so ift der Widerspruch als ein Allgemeines zu erkennen, welcher Denken und Sein beherrscht. Es löst die Wissenschaft bes Denkvermögens, burch Generalisation bes Widerfpruchs, alle besondern Widersprüche auf.

## Ш

## Das Wesen der Dinge.

Insofern das Erkenntnisvermögen ein physisches Objekt, ist die Kenntnis desselben eine physische Wissensschaft. Insofern jedoch wir mittels dieses Vermögens alle Dinge erkennen, wird die Wissenschaft desselben zur Metaphysik. Wenn die wissenschaftliche Analyse der Vernunft die gewöhnliche Anschauung von ihrem Wesen umkehrt, so zieht diese spezielle Erkenntnis notwendig eine generelle Umkehr unserer gesamten Weltanschauung nach. Mit der Erkenntnis vom Wesen der Vernunft ist die so lange gesuchte Erkenntnis vom "Wesen der Dinge" gegeben.

Alles, was zu wissen, verstehen, begreisen, erkennen ist, wollen wir nicht nach der Erscheinung, sondern nach dem Wesen erfassen. Die Wissenschaft sucht mittels dem, was scheinbar, das was wahrhaft ist, das Wesen der Dinge. Jedes besondere Ding hat sein besonderes Wesen, welches jedoch nicht dem Auge, nicht dem Ohre, nicht der Hand, sondern nur dem Denkvermögen erscheint. Das Denkvermögen ersorscht aller Dinge Wesen, wie das Auge alle Sichtbarkeit. Wie nun das Sichtbare im allgemeinen in der Theorie des Gesichtes, so ist das Wesen der Dinge im allgemeinen in der Theorie des Gesichtes, so ist das Wesen der Dinge im allgemeinen in der Theorie des

Wenn hier gesagt ist, daß einer Sache Wesen nicht dem Auge u. s. w., sondern dem Denkvermögen erscheint, so hört es sich allerdings widersprechend an, daß das Entsgegengesetzt der Erscheinung, das Wesen, erscheine. Doch in demselben Sinne, wie wir im vorhergehenden Kapitel das Geistige sinnlich nannten, nennen wir hier das Wesen eine Erscheinung, und werden im Verlauf näher zeigen, wie

jedes Sein ein Schein, wie jeder Schein ein mehr ober minder wesenhaftes Sein ift.

Bir faben, bas Denkvermögen bedarf jum Birken, um wirklich zu sein, einen Gegenstand, Stoff, Material. Wirfung des Denkvermögens erscheint in der Wiffenschaft, gleichviel, ob wir bas Wort Wiffenschaft nur in enger klassischer ober in breitester Bedeutung nehmen, wo ausnahmslos jedes Biffen eine Biffenschaft ift. Der allgemeine Begenftand ober Stoff ber Biffen= schaft ift bie finnliche Erscheinung. Die finnliche Erscheinung ift bekanntlich ein unbegrenzter Stoffwechsel. Aus räumlich nebeneinander bestehenden und aus zeitlich nacheinander folgenden Veränderungen bes Stoffes befteht bie Welt und alles mas barin. Sie, die Sinnlichkeit ober bas Universum, ift an jedem Orte und zu jeder Beit eigentumlich, neu, nie bagemefen. Gie entsteht und vergeht, vergeht und entfteht unter unseren Sanden. Richts bleibt sich gleich, beständig ift nur der ewige Wechsel, und auch der Wechsel ist verschieden. Jeder Teil der Zeit und des Raumes bringt neue Wechsel. Der Materialift zwar behauptet bie Beftandigfeit, Emigfeit, Unverganglichfeit des Stoffes. Er lehrt uns, daß niemals noch ein Gran vom Stoffe ber Welt verloren gegangen, daß ewig nur die Materie ihre Formen wechselt, ihr eigentliches Selbst aber unzerftörbar alle Bergänglichkeit überdauere. Und doch, trot dieser Unterscheidung zwischen bem Stoffe felbft und seiner vergänglichen Form, ift andererseits ber Materialist mehr wie jeder andere geneigt, die Identität von Form und Stoff zu betonen. Wenn er mit Fronie von formlosen Stoffen und ftofflosen Formen spricht, hinterher aber von vergänglichen Formen der ewigen Materie redet, so ift flar, daß ber Materialismus so wenig wie der Idealismus über das Verhältnis von Form und Anhalt. Erscheinung und Wesen Aufschluß zu geben Wo finden wir jenen ewigen, unvergänglichen, also formlosen Stoff? In ber finnlichen Wirklichkeit begegnen wir immer nur geformten vergänglichen Stoffen. Stoff ift allerdings überall. Wo etwas vergeht, entsteht etwas. Aber nirgends ift jene einheitliche, fich felbst gleiche, die Form überdauernde Materie praftisch entdeckt worden. chemisch unzerlegbare Glement ift in seiner finnlichen Wirklichkeit nur eine relative Einheit, überhaupt aber, so in ber Länge ber Reit, wie in ber Breite ber Ausbehnung, verschieden, neben- und nacheinander so verschieden, wie irgend ein organisches Individiuum, das eben auch nur Formen wechselt, aber bem Wesen, bem Allgemeinen nach von Anfang bis zu Ende unveränderlich dasfelbe bleibt. Mein Leib wechselt unaufhörlich Fleisch und Knochen und alles was an ihm ift, und bleibt immer noch berfelbe. Worin besteht nun dieser von seinen veränderlichen Erscheinungen unterschiedene Leib selbst? Antwort: in der Totalität, in ber zur Einheit zusammengefaßten Summe seiner mannigfaltigen Formen. Die ewige Materie, der unvergängliche Stoff ist wirklich ober praktisch nur da als Summe seiner vergänglichen Erscheinungen. Der Stoff ist unvergänglich, kann nur heißen, zu allen Zeiten ift überall Stoff. So mahr, wie mir fagen, die Beränderungen bestehen am Stoffe, ber Stoff ift bas Bleibenbe, nur bie Beränderungen wechseln, so mahr, mögen wir die Sache umbrehen und fagen: der Stoff besteht in Beränderungen, ber Stoff ift bas, mas wechselt und nur ber Wechsel ift das, was bleibt. Die stoffliche Veränderung und ber veränderliche Stoff find doch nur verschiedene Phrasen.

In ber sinnlichen Welt, in ber Praxis ist nichts Beständiges, nichts Gleiches, nichts Wesenhaftes, kein "Ding an sich". Alles ist Wechsel, alles Beränderung, alles Phantom, wenn man so will. Gine Erscheinung jagt die andere. "Gleichwohl", sagt Kant, "sind auch die Dinge etwas an sich, denn sonst würde der ungereimte Widerspruch solgen, daß Erscheinung ohne etwas wäre, was erscheint." Doch nein! die Erscheinung ist von dem, was erscheint, nicht mehr

und nicht weniger verschieden, wie der zehn Meilen lange Inhalt eines Weges vom Wege selbst, oder wie Stil nebst Klinge vom Messer verschieden sind. Ob wir am Messer auch Stil und Klinge unterscheiden, so ist doch das Messer nichts außer Stil und Klinge. Das Wesen der Welt ist abssolute Veränderlichkeit. Erscheinungen erscheinen — vollatout.

Der Widerspruch zwischen dem "Ding an sich", dem Wesen und seiner Erscheinung sindet seine vollständige Lösung in einer vollständigen Kritik der Vernunst, in der Erkenntnis, daß das menschliche Denkvermögen jede willskürliche Zahl sinnlich gegebener Mannigfaltigkeiten als geistige Einheit, als ein Wesen begreift, am Besondern oder Verschiedenen das Gleichartige oder Allgemeine gewahrt und also alles, was ihm gegenübertritt, als einzzelnen Teil eines größeren Ganzen versteht.

Mit anderen Worten: die absolut relative, flüchtige Form der Sinnenwelt dient unserer Hirntätigkeit als Materiatur, um durch Abstraktion, nach Kennzeichen des Ahnlichen ober Generellen für unfer Bewuftfein instematisiert, geordnet ober geregelt zu werden. Die unbegrenzt mannigfaltige Sinnlichkeit passiert am Geiste, der subjektiven Ginheit, vorbei und er fest nun aus bem Vielen das Eine, aus den Teilen bas Ganze, aus ben Erscheinungen bas Wesen, aus bem Vergänglichen bas Unvergängliche, aus Accidenzen die Substanz zusammen. Das Reale, das Wesen oder Ding an sich ift ein ideales, geiftiges Geschöpf. Das Bewußtsein weiß aus Verschiedenheiten Ginheiten zu summieren. Das Quan= tum dieser Summation ift willfürlich. Die ganze Vielheit bes Universums begreift sich theoretisch als Einheit. Andererseits löst jede kleine abstrakte Einheit sich praktisch auf in die unendliche Mannigfaltigfeit einer finnlichen Erscheinung. Wo finden wir außerhalb des Ropfes eine praktische Einheit? <sup>2</sup>/2, <sup>4</sup>/4, <sup>8</sup>/8, eine endlose Rahl separater Teile ist das Material, woraus der Verstand die mathematische 1 anfertigt. Sind dies Buch, oder feine Blätter, die Lettern

oder deren Teile Einheiten? Wo fange ich an, und wo höre ich auf? Mit gleichem Rechte mag ich die Bibliothek mit zahlreichen Bänden, Haus und Hof und zulett bie Welt eine Einheit nennen. Ift nicht jedes Ding ein Teil, ift nicht jeder Teil ein Ding? Ist die Farbe des Blattes weniger eine Sache, wie das Blatt felbst? Bielleicht will man die Farbe nur Eigenschaft und das Blatt Stoff ober Substanz nennen, weil wohl das Blatt ohne Farbe, nicht aber die Farbe ohne Blatt sein könnte. So sicher indes wir durch Schöpfen vom Sandhauf ben Sandhauf erschöpfen, so ficher nehmen wir dem Blatte mit seinen Gigenschaften schließlich auch allen Stoff oder die Substanz. Wie die Farbe nur eine summarische Wechselwirkung von Licht, Blatt und Auge, so ist auch ber "übrige Stoff" bes Blattes nur ein Aggregat verschiedener Wechselwirfungen. Wie unser Dentvermögen dem Blatte die Gigenschaft der Farbe abpflückt und fie als "Ding an sich" fixiert, so mögen wir ferner noch bem Blatte eine beliebige Anzahl Eigenschaften abnehmen, jedoch nicht, ohne basselbe mehr und mehr feines "Stoffes" zu entblättern. Die Farbe ist ihrer Qualität nach nicht weniger Stoff ober Substanz, als das Blatt, und das Blatt nicht weniger pure Eigenschaft, als die Farbe. Wie die Farbe Gigenschaft bes Blattes, ift bas Blatt Gigenschaft bes Baumes, ber Baum Gigenschaft ber Erbe, die Erbe Gigenschaft ber Welt. Die Welt erft ift eigentliche Substang, Stoff überhaupt, dem gegenüber alle besonderen Stoffe nur Eigenschaften sind. Un diesem Weltstoff aber wird es offenbar, baß bas Wefen, bas Ding an fich im Unterschieb von ben Erscheinungen nur ein Gebantenbing ift.

Das allgemeine Streben bes Geiftes von den Accisbenzen zur Substanz, vom Relativen zum Absoluten, über ben Schein hinaus zur Wahrheit, zur Sache "an sich" zu geslangen, offenbart schließlich das Resultat dieses Strebens, die Substanz, als eine vom Gedanken gesammelte Summe von Accidenzen und somit den Geist oder den Gedanken als

bas allein substanzielle Wesen, welches aus sinnlichen Mannigsaltigkeiten geistige Einheiten erschafft, die vergänglichen Dinge oder Eigenschaften der Welt durch Verbindung als ein selbständiges Wesen "an sich," als absolutes Ganze ersaßt. Wenn der Geist von Eigenschaften unbefriedigt, fort und fort nach der Substanz fragt, den Schein verwirft und an der Wahrheit, am Wesen, am Ding an sich sucht, wenn sich dann zuletzt diese substanzielle Wahrheit als Summe vermeintlicher Unwahrheiten, als Totalität der Erscheinungen darstellt, so betätigt sich damit der Geist als Schöpfer der Substanz, welcher jedoch nicht aus Nichts, sondern Substanzen aus Accidenzen, Wahrheiten aus Scheinbarkeiten zeugt.

Gegenüber der ibealistischen Vorstellung, daß hinter der Erscheinung ein Wesen versteckt sei, was erscheine, gilt die Erkenntnis, daß dies versteckte Wesen nicht in der Außenwelt, sondern innen im Kopfe des Menschen apart wohnt. Da jedoch der Kopf seinen Unterschied zwischen Schein und Wesen, zwischen dem Besonderen und Allgemeinen nur auf Grund sinnlicher Ersahrung macht, so ist andererseits nicht zu verkennen, daß die Unterscheidung begründet, daß die erskannten Wesen, wenn nicht hinter, so doch mittels der Erscheinung da sind, objektiv da sind, daß unser Denkversmögen ein wesentliches, reales Vermögen ist.

Es gilt nicht allein von physischen, es gilt auch von geistigen, es gilt metaphysisch von allen Dingen, daß sie bas, was sie sind, nicht "an sich", nicht im Wesen, sondern nur im Kontakt mit anderem, in der Erscheinung sind. In diesem Sinne mögen wir sagen: Die Dinge sind nicht, sondern sie erscheinen, und erscheinen so unendlich mannigsaltig, wie andere Erscheinungen mannigsaltig sind, mit denen Raum und Zeit sie in Kontakt bringen. Der Sat jedoch: "Die Dinge sind nicht, sondern erscheinen", bedarf, um kein Mißverständnis zuzulassen, den Sat der Ergänzung: "Was erscheint, das ist", jedoch nur insoweit, als es erscheint. "Die Wärme selbst vermögen wir nicht wahrzunehmen", sagt

die Physik des Professor Roppe, "wir schließen nur aus ben Wirkungen berfelben auf bas Vorhandensein bieses Agens in der Natur." So schließt der Naturforscher, welcher praftisch die Erkenntnis der Sache in emfiger induktiver Erforschung ihrer Wirkungen sucht, jedoch seinem Mangel an Theorie in Sachen ber Logif mit bem fpekulativen Glauben an ein verborgenes "Ding an sich" aushilft. Wir, umgefehrt, schließen aus der Unmahrnehmbarkeit der Barme felb ft auf bas Nichtvorhandensein, auf bas Nichtansichsein bieses Agens in der Natur, verstehen vielmehr die Wir= fungen ber Barme als stoffliche Materiatur, aus welcher ber menschliche Kopf ben Begriff ber "Wärme felbst" geformt hat. Weil die Wiffenschaft vielleicht noch nicht vermochte, biefen Begriff zu analyfieren, fagt ber Professor, wir vermöchten den Gegenstand des Wärmebegriffs nicht mahrzunehmen. Die Summe ihrer verschies benen Wirkungen, bas ift bie Barme felbft, bie Wärme gang und gar. Das Denkvermögen erfaßt biefe Verschiedenheit im Begriff als Ginheit. Die Analyse bes Begriffs, die Entbedung des Gemeinschaftlichen oder Allgemeinen der verschiedensten als warm benannten Erscheinungen ober Wirkungen ift Sache ber induftiven Wiffenschaft. Die von ihren Wirkungen separierte Wärme ist jedoch ein spekulatives Ding, gleich Lichtenbergs Meffer ohne Stil und Klinge.

Das Denkvermögen im Kontakt mit den Erscheinungen der Sinnlichkeit produziert die Wesen der Dinge. Es produziert sie iedoch ebensowenig allein, underechtigt oder subjektiv, wie Auge, Ohr oder irgend ein anderer Sinn ihre Eindrücke ohne Objekt zu produzieren vermögen. Wir sehen und fühlen nicht die Dinge "selbst", sondern nur ihre Wirkungen auf unsere Augen, Hände u. s. w. Die Fähigkeit des Gehirns, aus verschieden en Gesichtseindrücken das Gemeinzschaftliche zu abstrahieren, läßt uns das Sehen im Allgemeinen von besonderen Gesichten unterscheiden. Das Denkvermögen unterscheidet ein einzelnes Gesicht als Objekt des

Gesichts im allgemeinen, es unterscheibet bann auch ferner noch amischen subjektiven und objektiven Gesichtserscheinungen, d. h. Erscheinungen, die nicht nur dem einzelnen, die bem Auge im allgemeinen sichtbar sind. Auch die Bistonen eines Beiftersehers, ober die subjektiven Gindrucke, judende Blike, leuchtende Kreise, welche ein erregtes Blut das geschlossene Auge seben läßt, find bem fritischen Bewußtsein Objekt. Das meilenweit entfernte, im hellen Tageslicht erglänzende Objekt ist qualitativ nicht mehr und nicht minder äußerlich, nicht mehr und nicht minder wahr, als irgend ein optisches Trugbild. Auch wer sein Ohr klingen hört, hat, wenn auch kein Schellengeklingel, immer doch Etwas gehört. Jede finnliche Erscheinung ift Objekt und jedes Objekt eine sinnliche Erscheinung. Ein subjektives Obiekt ift eine ephemere Erscheinung und jede objektive Erscheinung doch nur ein vergängliches Subjekt. Der objektive Gegenstand mag äußerlicher, entfernter, stabiler, allgemeiner da sein, aber ein Wesen, ein "Ding an sich" ist er nicht. mag nicht nur meinen, er mag auch anderen Augen, nicht nur bem Geficht, auch bem Gefühl, bem Gebor, bem Geschmack u. f. w., nicht nur dem Menschen, auch anderen Objekten erscheinen, - aber er erscheint boch nur. So wie hier ist er nicht dort, wie heute nicht morgen. Jedes Dasein ist relativ, verhält sich zu anderem, bewegt sich nach- und nebeneinander in verschiedenen Verhältniffen.

Jeber sinnliche Eindruck, jede Erscheinung ist ein wahres, wesenhaftes Objekt. Die Wahrheit ist sinnlich da, und alles, was ist, ist wahr. Sein und Schein sind nur Relationen, aber keine Gegensähe, wie denn überhaupt alle Gegensähe vor unserem Generalisations oder Denkvermögen verschwinden, weil eben dieses die Fähigkeit ist, welche alle Gegenssähe vermittelt, welche in aller Verschiedenheit Ginsheit zu sinden weiß. Sein, der Institiv von ist, die alle gemeine Wahrheit, ist das allgemeine Objekt, das allgemeine Material des Denkvermögens. Dies Material ist uns mannigs

faltig gegeben, gegeben mittels ber Sinne. Die Sinne geben uns den Stoff des Weltalls abfolut qualitativ, das heißt die Qualität des sinnlichen Stoffes ist dem Denkvermögen absolut mannigfaltig gegeben; nicht im allgemeinen, nicht im Wesen, sondern nur relativ, nur in der Erscheinung. Aus der Relation, aus dem Kontakt der sinnslichen Erscheinung mit unserem Denkvermögen entstehen Quantitäten, Wesen, Dinge, wahre Erkenntnisse oder erkannte Wahrheiten.

Wesen und Wahrheit sind zwei Worte für dieselbe Sache. Die Wahrheit oder das Wesen ist theoretischer Natur. Wir nehmen, wie gesagt, die West doppelt wahr, sinnlich und geistig, praktisch und theoretisch. Die Praxis gibt uns die Erscheinung — die Theorie das Wesen der Dinge. Praxis ist Boraussehung der Theorie, Erscheinung Voraussehung des Wesens oder der Wahrheit. Dieselbe Wahrheit ersiche int in der Praxis nebens und nacheinander und ist theoretisch als kompakter Begriff.

Die Praxis, die Erscheinung, die Sinnlichkeit ist abssolut qualitativ, das heißt sie hat keine Quantität, keine Grenzen im Raume und in der Zeit, dagegen aber ist ihre Qualität absolut mannigfaltig. So unzählig wie die Teile einer Sache, so unzählig sind ihre Eigenschaften. Die Funktion des Denkvermögens, der Theorie besteht umgekehrt darin, absolut quantitativ zu sein, Quantitäten nach Willkür, in unbegrenzter Zahl zu schaffen, sede Qualität der sinnlichen Erscheinung als Quantität, als Wesen, als Wahrheit, zu begreisen. Jeder Begriff hat ein Quantum sinnlicher Erscheinung zum Gegenstand. Jeder Gegenstand kann vom Denkvermögen nur als Quantum, als Einheit, als Wesen oder Wahrheit ers oder begriffen werden.

Das Begriffsvermögen produziert im Kontakt mit der sinnlichen Erscheinung das, mas erscheint, was wesenhaft, was mahrhaft, was gemeinschaftlich oder allgemein ist.

Der Begriff tut das zunächst nur instinktiv. ber wissenschaftliche Begriff ift eine mit Bissen und Willen vollführte Wiederholung biefer Tat. Die Grfenntnis ber Wiffenschaft, welche ein Objekt, zum Beispiel die Barme, zu erfennen begehrt, will nicht bie Erscheinung. will nicht hören ober feben, wie die Barme hier Gifen, bort Wachs schmelzt, balb wohl, bald weh tut, Gier fest und Gis flüffig macht, wie animalische Wärme, Sonnen- und Ofenwärme verschieden sind. Das alles find gegenüber bem Denkvermögen nur Wirfungen, Erscheinungen, Gigenschaften. Das Denkvermögen will die Sache, bas Befen, bas beißt von bem Gesehenen, Gehörten, Gefühlten nur bas fum= marifche, allgemeine Befet, einen turzen wiffenschaftlichen Auszug. Die Wefen der Dinge konnen keine finnlichen, praktischen Gegenstände sein. Die Wesen der Dinge find Gegenstände ber Theorie, der Wiffenschaft, des Dentvermögens. Die Erkenntnis ber Barme besteht barin, daß wir an den warmbenannten Erscheinungen das Gemeinschaftliche, das Allgemeine, das Wesen ober die Wahrheit a emahr werben. Das Wefen ber Barme befteht praktisch in der Summe ihrer Erscheinungen, theoretisch in ihrem Begriff und wissenschaftlich in der Analyse dieses Begriffs. Den Begriff ber Barme analyfieren, heißt, bas Allgemeine ber marmen Erscheinungen entbeden.

Das Allgemeine ist das mahre Sein, die allgemeine ist die wahre Eigenschaft einer Sache. Wir bestimmen den Regen wahrhaftiger als naß, denn als fruchtbar, weil er ausgedehnter, allgemeiner nest, und nur dann und wann, die oder da fruchtbar wirkt. Mein wahrer ist mein beständiger Freund, der mir zeitlebens, wie gestern, so morgen noch, allgemein freundlich gesinnt ist. Zwar dürsen wir nicht an eine ganz allgemeine, an eine absolute Freundschaft glauben, so wenig wie an irgend eine andere absolute Wahrheit. Ganz wahr, ganz allgemein ist nur das Sein überhaupt, das Weltall, die absolute

Quantität. Die wirkliche Welt bagegen ist absolut reslativ, absolut vergänglich, unendlich scheinbar, eine unbegrenzte Qualität. Alle Wahrheiten sind nur Bestandsteile dieser Welt, Teilwahrheiten. Schein und Wahrsheit gehen wie hart und weich, wie gut und böß, wie Recht und Unrecht dialektisch zueinander über, ohne daß deshalb ihr Unterschied zerfällt. Auch wenn ich weiß, daß es keinen "an sich" fruchtbaren Regen, keinen "an sich" wahren Freund gibt, mag ich deshalb doch einen Regen mit Bezug auf bestimmte Saaten fruchtbar nennen, und unter meinen Freunden die mehr oder minder wahren unterscheiden.

Das Allgemeine ift bie Wahrheit. Das Allgemeine ift das, was allgemein ift, das heißt Dasein, Sinnlichkeit. Sein ist das allgemeine Kennzeichen der Wahrheit, weil das Allgemeine die Wahrheit kennzeichnet. Nun ift aber das Sein nicht da im allgemeinen, das heißt das Allgemeine existiert in ber Wirklichkeit ober Sinnlichkeit nur auf besondere Art und Weise. Die Sinnlichkeit hat ihr wahres sinnliches Dasein in den flüchtigen vielgestaltigen Erscheinungen der Natur und des Lebens. Demnach erweisen sich alle Erscheinungen als relative Wahrheiten, alle Wahrheiten als besondere zeitliche Erscheinungen. scheinung der Braris ift eine Wahrheit in der Theorie, und umaekehrt, die Wahrheit der Theorie erscheint in der Braxis. Gegenfätze bedingen fich wechselseitig: Wahrheit und Irrtum find wie Sein und Schein, wie Tod und Leben, wie Licht und Dunkel, wie alle Dinge der Welt, nur komparativ, nur bem Mage, bem Volumen ober Grabe nach verschieben. Selbstverständlich sind doch alle Dinge der Welt weltlich. also eines Stoffes, eines Wefens, einer Gattung, einer Mit anderen Worten: Jebes Volumen Qualität. sinnlichen Scheins bildet in Rontakt mit bem menschlichen Denkvermögen ein Befen, eine Bahrheit, ein Allgemeines. Dem Bewußtfein ift sowohl bas Staubkorn, wie die Staubwolke, wie jede größere Masse irbener Mannigsaltigkeit, einerseits ein wesenhaftes "Ding an sich" und andererseits doch nur ein vorsibersgehender Schein des absoluten Objektes, des Weltalls. Innershalb dieses Alls systematisieren oder generalisieren sich mittels unseres Geistes die verschiedenen Erscheinungen willkürlich nach Zwecken. Das chemische Element sowohl, wie die organische Zelle ist ein ebenso vielseitiges System, wie das ganze Pslanzenreich. Das kleinste wie das größte Wesen teilt sich in Individuen, Arten, Familien, Klassen u. s. w. Diese Systematisierung, diese Generalisation, diese Zeugung von Wesen setzt sich auswärts fort, dis in die Unendlichkeit des Ganzen, abwärts dis in die Unendlichkeit der Teile. Gegenüber dem Denkvermögen werden alle Eigenschaften zu wesenhaften Dingen, alle Dinge zu relativen Eigenschaften.

Redes Ding, jede finnliche Erscheinung, wie subjettiv, wie ephemer auch immer, ist mahr, ist ein kleineres ober größeres Quantum der Wahrheit. Mit anderen Worten: bie Wahrheit eriftiert nicht nur im allgemeinen Sein, sonbern jedes besondere Sein hat auch seine besondere Allgemeinheit ober Wahrheit. Jeber Gegenstand, sowohl die flüchtigste Ibee, wie der atherische Duft, wie die greifbare Materie, ist ein Quantum mannigfaltiger Erscheinung. Das Denkvermögen macht aus ber Mannigfaltigkeit ein Quantum, gewahrt im Verschiedenen bas Gleiche, im Vielen bas Gine. Beift und Materie haben wenigstens das gemeinschaftlich, baß sie sind. Die organische stimmt mit der anorganischen Natur wenigstens darin überein, daß sie materiell ift. Gewiß find ber Mensch, ber Affe, ber Elefant und bas an der Scholle festgewachsene Pflanzentier toto genere verschieben, aber bennoch vereinigen wir noch größere Verschiedenheit unter bem Begriff des Organismus. Wie verschieden auch ein Stein von einem Menschenherzen ift, die benkende Vernunft wird unzählige Ahnlichkeiten zwischen beiben gewahr. Sie ftimmen wenigstens in ihrer fachlichen, materiellen Natur überein, sie sind beide schwer, sichtbar.

greifbar u. f. w. So groß ihre Verschiedenheit, so groß ift ihre Einheit. So mahr wie Salomon: Es gibt nichts Neues unter ber Sonne, fo mahr fagt Schiller: "Die Welt wird alt und wird wieder jung". Welches abstrafte Ding, Wesen, Sein, welche Allgemeinheit ift nicht in sinnlicher Existena mannigfaltig, individuell, allem anderen unähnlich? Sind boch keine zwei Tropfen Waffer einander gleich! Ich bin jest ganz und gar nicht mehr berfelbe, der ich noch vor einer Stunde mar, und die Gleichheit zwischen mir und meinem Bruder ist nur quantitativ, nur dem Grade nach größer, als die Gleichheit ober Ahnlichkeit zwischen einer Taschenuhr und einer Aufter. Kurz, bas Denkvermögen ift absolutes Gattungsvermögen, es bringt unbegrenzt jede Mannigfaltigfeit unter einen Sut; umfaßt, begreift ohne Ausnahme alles zusammen, mährend die Sinnlichkeit abfolut alles als verschieden, neu, individuell erscheinen läßt.

Wenden wir diese Wetaphysit auf unser Thema, auf das Erkenntnisvermögen an, dann gehören seine Funktionen, wie alle andere Dinge, zu den sinnlichen Erscheinungen, welche an und für sich alle gleich wahr sind. Allen Außerungen des Geistes, allen Gedanken, Meinungen, Frrungen u. s. w. unterliegt eine gewisse Wahrheit, alle besitzen einen wahrhaftigen Kern. So notwendig der Maler alle Formen seiner Schöpfung der Sinnlichkeit entlehnt, so notwendig sind alle Gedanken Bilder wahrer Dinge, Theorien wahrer Objekte. Soweit Erkenntnisse Erkenntnisse sind, versteht es sich von selbst, daß mit allen Erkenntnissen etwas erkannt sei. Soweit Wissen Wissen ist, versteht es sich selbstredend, daß mit jedem Wissen etwas gewußt wird. Es beruht das auf dem Saze der Jentität, a = a, oder auch auf dem Saze des Widerspruchs, 100 ist nicht 1000.

Alle Erkentnisse sind Gedanken. Man darf bestreiten, daß umgekehrt alle Gedanken Erkenntnisse sind. Man mag "erkennen" als besondere Art des Denkens besinieren, als wahres, objektives Denken, im Unterschied von meinen,

Digitized by Google

glauben oder phantasieren. Gleichwohl ist nicht zu verkennen, daß allen Gedanken, trot ihrer unendlichen Verschiedenheit, doch auch eine gemeinsame Natur zuskommt. Dem Denken ergeht es vor dem Forum des Denksvermögens, wie allem anderen, es wird unisormiert. Wie verschieden auch mein gestriges vom heutigen Denken ist, wie different auch die Gedanken verschiedener Menschen und Zeiten, wie scharf wir auch zwischen Idee, Begriff, Urteil, Schluß, Vorstellung u. s. w. unterscheiden: insoweit alles das geistige Außerungen sind, besitzen sie auch ein gleiches, gemeinsames, unisormes Wesen.

Daraus ergibt sich benn, daß die Differenz zwischen wahren und irrigen Gedanken, zwischen erkennen und verkennen, wie überhaupt alle Differenz, eine nur relative Gültigkeit hat. Ein Gedanke ist an sich weder wahr noch irrig, er ist eins von beiden nur mit Bezug auf ein bestimmtes gegebenes Objekt. Gedanken, Begriffe, Theorien, Wesen, Wahrheiten stimmen darin überein, daß sie einem Objekt angehören. Objekte überhaupt haben wir kennen gelernt als Quanta der mannigsaltigen Sinnlichkeit, "der Welt da draußen". Ist das Quantum des Seins, das Objekt, was erkannt, begriffen oder verstanden werden soll, durch den Sprachgebrauch eines Begriffs vorher bestimmt oder begrenzt, so besteht die Wahrheit in der Entdedung des Allgemeinen dieser also gesgebenen sinnlichen Quantität.

Die sinnlichen Quantitäten, die Dinge der Welt, besitzen alle außer ihrem Scheine auch eine Wahrheit, oder mittels der Erscheinung ein Wesen. Die Wesen der Dinge sind so zahllos, wie die Sinnlichseit nach Raum und Zeit unsendlich teilbar ist. Jeder kleine Teil der Erscheinung hat sein eigenes Wesen, jeder besondere Schein seine allgemeine Wahrheit. Die Erscheinung produziert sich in Kontakt mit den Sinnen, die Wesen oder Wahrheiten in Kontakt mit unserem Erkenntnisvermögen. Daher entsteht denn auch für

uns die leidige Notwendigkeit, hier, wo uns das Wesen der Dinge als Thema vorliegt, vom Erkenntnisvermögen zu reben, und umgekehrt, mit dem Erkenntnisvermögen Wesen oder Wahrheit der Dinge zu behandeln.

Wie am Anfang gefagt: In bem Kriterium ber Wahrheit ift das Kriterium der Vernunft enthalten. Vernunft, so besteht die Wahrheit darin, aus einem aegebenen Quantum der Sinnlichkeit das Allgemeine, die abstrakte Theorie zu entwickeln. Also nicht die Wahrheit überhaupt ist das Kriterium einer wahren Erkenntnis, sondern biejenige Erkenntnis nennt fich mahr, welche bie Bahrheit, das heißt das Allgemeine eines bestimmten Objektes produziert. Die Wahrheit muß objektiv, das heißt fie muß die Wahrheit ihres bestimmten Objektes sein. Erkenntnisse können nicht wahr an sich, können nur relativ, nur mit Bezug auf einen bestimmten Gegenstand, nur auf Grund äußerlicher Tatfachen mahr fein. Ihre Aufgabe befteht in ber Entwicklung bes Allgemeinen aus dem Besonderen. Das Besondere ift bas Mag bes Allgemeinen, bas Mag ber Wahrheit. Alles mas ift, ift mahr, gleichgultig wie viel ober wenig es ift. Ift erft bas Sein gegeben, bann folgt beffen allgemeine Natur als Wahrheit. Der Unterschied awischen dem mehr oder minder Allgemeinen. zwischen Sein und Schein, zwischen Wahrheit und Jrrtum fällt innerhalb bestimmter Grenzen, unterstellt die Beziehung auf ein besonderes Objekt. Ob oder ob nicht eine Erkenntnis wahr heiße, wird beshalb nicht sowohl von der Erkenntnis, als von der Grenze, von der Aufgabe abhängen, welche sie felbst sich stellte, ober die ihr anderswo gestellt wurde. Gine vollständige Erfenntnis ift nur möglich innerhalb gesetzter Schranken. Gine vollkommene Wahrheit ift immer eine vom Bewußtsein ihrer Unvollkommenheit begleitete Wahrheit. Daß alle Körper schwer sind, ist so gang vollkommen mahr, weil sich vorher schon ber Begriff bes Körpers auf schwere Gegenstände beschränkt. Nachdem

bie Vernunft ben Körper überhaupt aus ben verschiedensten Gewichten formierte, ift ihre apodittische Ge= wikheit über seine allgemeine, unumgängliche Schwere nicht so wunderbar. Zugegeben, daß es einzig und allein fliegende Tiere waren, von benen wir ben Begriff bes Bogels abftrahierten, mögen wir ficher fein, baß alle Bögel fliegen, im Himmel, auf Erden und an anderen Orten, auch ohne ben Glauben an Erkenntnisse a priori, welche sich durch das Merkmal der Notwendigkeit und strengen Allgemeinheit von ben empirischen unterscheiben sollen. Wahrheiten find nur unter Voraussehungen gültig, und unter Voraussehungen find Jrrtumer mahr. Dag die Sonne scheint, ift eine mahre Erkenntnis, wenn sie unter Voraussetzung eines wolkenlosen Himmels verftanden wird. Es ift nicht minder mahr, daß ber gerade Stock in fliegendem Waffer winklich wird, wenn wir nur biese Wahrheit auf eine optische einschränken. Das Allgemeine innerhalb eines gegebenen Anklus finnlicher Erscheinungen ift Wahrheit. Innerhalb eines gegebenen Rreifes finnlicher Ericheinungen Ginzelnes ober Besonderes als das Allgemeine ausgeben, heißt irren. Der Jrrtum, bas Gegenteil ber Wahrheit, besteht überhaupt darin, daß das Denkvermögen ober Bewußtsein unbedachterweise, furzsichtig, ohne Erfahrung, Erscheinungen eine mehr allgemeine Ausdehnung beimißt, als die Sinne ober Sinnlichkeit bezeugen, zum Beispiel ber wirklichen mahren optischen Eristenz voreilig auch eine vermeintliche plastische Existenz zuteilt.

Das Urteil des Jrrtums ist ein Vorurteil. Wahrheit und Jrrtum, kennen und verkennen, verstehen und mißverstehen, haben im Denkvermögen, im Organ der Wissenschaft, gemeinschaftlichen Wohnsit. Allgemeiner Ausdruck sinnlich erfahrener Tatsachen ist der Gedanke überhaupt, Irrtümer einbegriffen. Der Irrtum aber unterscheidet sich dadurch von der Wahrheit, daß er der bestimmten Tatsache, deren Ausdruck er ist, ein weiteres, breiteres, allgemeineres Sein prätendiert, als die sinnliche Ersahrung lehrt. Prätension ist das Wesen des Jrrtums. Die Glasperle wird erst unecht, wenn sie eine Muschelperle zu sein prätendiert.

Schleiden spricht vom Auge: "Wenn das erregte Blut, bie Abern aufschwellend, die Nerven brückt, so fühlen wir es in den Fingern als Schmerz, wir sehen es im Auge als zuckenden Blit. Und hierin haben wir den entschiedenen Beweiß, daß unsere Vorftellungen freie Schöpfungen unseres Geiftes sind, daß wir nicht die Außenwelt so auffassen, wie sie ist, sondern, daß ihre Einwirkung auf uns nur die Veranlassung wird zu einer eigentumlichen geiftigen Tätigkeit, beren Brodufte bäufig in einem gewissen gesekmäßigen Rusammenhang mit der Außenwelt stehen, häufig aber auch gar nicht damit zusammenhängen. Wir drücken unser Auge und sehen einen leuchtenden Kreis, aber es ift kein leuchtender Körper vorhanden. — Welch eine reiche und gefährliche Quelle von Irrtumern aller Art hier fließt, ift leicht zu sehen. Bon den neckenden Gestalten der monddurchglänzten Nebellandschaft bis zu ben mahnsinndrohenden Visionen des Geiftersehers haben mir eine Reihe von Täuschungen, die alle nicht der Natur, nicht ihrer ftrengen Gesetzlichfeit zu Laft fallen, fondern in das Gebiet der freien und deshalb dem Jrrtum unterworfenen Tätigkeit des Geiftes gehören. Großer Umficht, vielfeitiger Bilbung bedarf es, ehe der Geist sich hier von allen seinen eigenen Arrtumern losmacht und sie gang beherrschen lernt. Das Lesen im weiteren Sinne bes Wortes erscheint uns so leicht und boch ift es eine schwere Kunft. Nur nach und nach lernt man, welchen Botschaften ber Nerven man vertrauen und barnach seine Vorstellungen formen burfe. Selbst Manner von Wissenschaft können hier irren, irren oft und um so öfter, je weniger sie darüber verftändigt sind, wo sie die Quelle bes Frrtums zu suchen haben." . . "Das Licht, wenn wir es ganz für sich betrachten, ift nicht hell, nicht gelb und blau und rot. Das Licht ift eine Bewegung einer sehr feinen überall verbreiteten Materie, bes Athers."

Die schöne Welt des Lichtes und Glanzes, der Farben und Gestalten foll tein Wahrnehmen deffen sein, mas mirtlich ift. "Durch das dichte Dach der Weinlaube zittert ein Sonnenstrahl in den heimlich wohltuenden Schatten. glaubst den Lichtstrahl selbst zu sehen, aber weit entfernt bavon ift, was du wahrnimmft, nichts als eine Reihe von Stäubchen." Die Wahrheit von Licht und Farbe find "Wellen, die fich in raftlofer Folge mit einer Schnelligkeit von 40 000 Meilen in der Sekunde durch den Ather jagen." Diese mahre körperliche Natur des Lichtes und der Farbe ift so wenig zu sehen, "daß es vielmehr bes Scharffinns ber größten Geifter bedurfte, um uns diese eigentliche Natur bes Lichtes zu enthüllen." . . . "Wir finden, daß jeder unferer Sinne nur für ganz bestimmte äußere Ginfluffe empfänglich ift, und bag bie Erregung jebes Sinnes in unserer Seele gang andere Vorftellungen hervorruft. So fteben zwischen jener äußeren feelenlosen Welt (Atherschwingungen), welche uns durch die Wiffenschaft erschloffen wird, und der schönen (wirklichen, sinnlichen) Welt, in der wir geistig uns finden, die Sinnesorgane als Vermittler."

Soweit Schleiben, ber uns damit ein Beispiel gibt, wie auch unsere Zeit immer noch in Verlegenheit ist, um das Verständnis zweier Welten, wie vergeblich man an einer Vermittlung sucht zwischen der Welt des Denkvermögens, des Wissens oder der Wissenschaft, die hier durch Atherschwingungen repräsentiert ist, und zwischen der Welt unserer sünf Sinne, vertreten von den hellen, fardigen Lichtern des Auges oder der Wirklichkeit. Wir besitzen daran zugleich ein Beispiel, wie sich der überkommene Rest einer spekulativen Weltanschauung so kauderwelsch im Munde des modernen Natursorschers ausnimmt. Der konsuse Ausbruck dieser Lage unterscheidet eine "körperliche Welt der Wissenschaft", in welcher "wir geistig uns sinden". Der Gegensat

zwischen Geist und Sinn, zwischen Theorie und Prazis, zwischen bem Allgemeinen und Besonderen, zwischen Wahrheit und Fretum ist zum Bewußtsein gekommen — boch die Lösung sehlt. Man weiß was, aber nicht wo man suchen soll, daher die Konfusion.

überwindung der Spekulation, der unfinnlichen Biffenschaft, Erlösung ber Sinne, Begründung ber Empirie, bas ist die große wissenschaftliche Tat unseres Jahrhunderts. Diefer Tat theoretische Anerkennung zollen, heißt, sich über die Quelle des Irrtums verständigen. Wenn die Philosophie mit dem Geifte Wahrheit, mit den Sinnen Trug zu finden meinte, fo haben wir diese philosophische Meinung zu verkehren, die Wahrheit mit den Sinnen und die Quelle bes Frrtums im Beifte zu suchen. Der Glaube an gewiffe Botschaften der Nerven, benen man allein vertrauen dürfe, bie man nur nach und nach kennen lernen soll, ohne beren spezifisches Unterscheidungsmerkmal entdecken zu können, ist Aberglaube. Vertrauen wir dreift allen Reugnissen ber Da ift nichts Falsches von Echtem zu sondern. Sinne. Der unfinnliche Geift ift allein ber Berücker, wenn er fich unterfängt, ben Sinnen vorzugreifen, wenn er, ber nur bie Sinne zu interpretieren bat, ihre Ausfagen vergrößert, nachfagt, mas ihm nicht vorgesagt wurde. Wenn bei erregtem Blute oder äußerlichem Drucke das Auge zuckende Blike ober leuchtende Kreise sieht, sind das so wenig Brrtumer, als wenn es irgend andere Erscheinungen ber Außenwelt wahrnimmt. Den Irrtum begeht unser Bewußtsein, wenn es folche subjektive Begegnisse "a priori" für objektive Rörper ansieht. Der Geifterseher irrt erft, wenn er seine perfonlichen Gesichte für Gesichte überhaupt, als allgemeine Ericheinung barftellt, voreilig für Erfahrung ausgibt, mas er nicht erfahren hat. Der Frrtum ift ein Bergeben wider das Gefet ber Wahrheit, welches unferem Bewußtsein vorschreibt, daß es sich der Voraussetzung erinnere, auf Grund beren, ber Schranken bewußt fei, innerhalb beren eine Erkenntnis mahr, bas heißt allgemein ift. Der Jrrtum macht Besonderes zum Allgemeinen, das Prädikat zum Subjekt, die Erscheinung zur Sache. Der Jrrtum erkennt a priori, die Wahrheit, der Gegensat des Jrrtums erkennt gegensählich a posteriori.

Die beiben Arten ber Erfenntnis, Erfenntnis a priori und Erkenntnis a posteriori, verhalten sich zu einander wie Philosophie und Naturmiffenschaft, lettere im weitesten Sinne bes Wortes, als Wiffenschaft überhaupt. Der Gegensat von Glauben und Wiffen wiederholt fich in dem Gegensat von Philosophie und Naturwiffenschaft. Die spekulative Philosophie lebte, wie die Religion, im Element des Glaubens. Die moderne Welt hat den Glauben in Wiffenschaft verkehrt. Wenn die Berren der politischen Reaktion eine Umkehr der Wissenschaft fordern, so ist damit bie Rückehr zum Glauben gemeint. Der Inhalt bes Glaubens ift ein mühelofes Acquifit. Der Glaube erkennt a priori. Die Wiffenschaft ift eine Arbeit, eine a posteriori errungene Erfenntnis. Den Glauben aufgeben, beißt die Bärenhäuterei aufgeben. Die Wiffenschaft auf die Erkenntnis a posteriori einschränken, heißt, sie mit dem charakteristischen Merkzeichen ber modernen Beit, mit ber Arbeit, schmuden.

Es ist kein naturwissenschaftliches Ergebnis, es ist eine philosophische Unart, daß Schleiden den fardigen Erscheisnungen des Lichtes Wirklichkeit und Wahrheit abspricht, sie Phantasmagorien nennt, die sich der Geist frei erschaffe. Der Aberglaube an die philosophische Spekulation läßt ihn die wissenschaftliche Methode der Induktion verkennen, wenn er "Wellen, die sich in rastloser Folge mit einer Schnelligkeit von 40000 Meilen in der Sekunde durch den Atherschwingen", als die wirkliche wahre Natur von Licht und Farbe den fardigen Erscheinungen des Lichtes entgegensett. Die Verkehrtheit wird handgreislich, indem sie die körperliche Welt der Augen eine "Schöpfung des Geistes" und die vom "Scharssinn der größten Geister" enthüllte Athersschwingung "körperliche Natur" nennt.

Die Wahrheit der Wissenschaft verhält sich zur sinnlichen Erscheinung, wie sich das Allgemeine zum Besonderen vershält. Lichtwellen, die sogenannte Wahrheit von Licht und Farbe, repräsentieren nur insoweit "die eigentliche Natur" des Lichtes, als sie die Allgemeinheit der verschiedenen, hellen, gelben, blauen u. s. w. Lichterscheinungen sind. Die Welt des Geistes oder der Wissenschaft sindet in der Sinnslichseit ihr Material, ihre Voraussetzung, ihre Begründung, ihren Ansang, ihre Grenze.

Wenn wir gefehen, daß das Wefen ober die Wahrheit ber Dinge nicht hinter ihrer Erscheinung, sondern nur mittels berfelben, und nicht "an und für fich", fonbern nur in Relation mit bem Erfenntnisvermogen, nur für die Vernunft da ober wirklich ift, daß nur der Begriff bie Wesen von der Erscheinung absondert; wenn wir andererseits gesehen, daß die Vernunft irgend einen Begriff nicht aus sich, sondern nur im Kontakt mit der Erscheinung gewinnt, so finden wir an diesem Thema vom "Wesen der Dinge" die Bestätigung, daß das Wefen des Erkenntnisvermögens ein Begriff ift, den wir von seiner sinnlichen Erscheinung gewonnen. Erkennen, daß das Denkvermögen, wenn auch universell in der Wahl seiner Objekte, doch barin beschränkt ift, daß es ein gegebenes Objekt überhaupt bedarf; erkennen, daß der rechte mahre Denkakt, der Gebanke mit wissenschaftlichem Ergebnis sich von unwissenschaftlichem Denken badurch unterscheibet, daß er sich mit Wissen und Willen an das äußerlich gegebene Objekt bindet; erkennen, daß sich die Wahrheit oder das Allgemeine nicht "an sich", sondern nur an einem gegebenen Objekt erkennen läßt, dieser so oft variierte Sat enthält das Wesen bes Erkenntnisvermögens. Es erscheint wieder am Ende eines jeden Rapitels, weil alle besonderen Wahrheiten, alle besonderen Rapitel nur dazu bienen sollen, das allaemeine Rapitel von der allgemeinen Wahrheit zu demonstrieren.

## Die Praxis der Vernunft in der physischen Wissenschaft.

Obgleich wir auch die Vernunft an sinnliches Material, an physische Objekte gebunden wissen und Wissenschaft dem nach niemals etwas anderes als Wissenschaft des Physischen sein kann, mögen wir doch, anlehnend an die herrschende Anschauung und dem Sprachgebrauch gemäß, die Physischen Vormen der Logist und Ethist trennen und sie als verschiedene Formen der Wissenschaft unterscheiden. Es gilt dann nachzuweisen, daß sowohl in der Physis, wie in der Logist, wie in der Moral die allgemeinen oder geistigen Erkenntnisse nur auf Grund besonderer, das heißt sinnlicher Tatsachen zu praktizieren sind.

Diese Braris der Vernunft, den Gedanken aus der Materie, bie Erkenntnis aus ber Sinnlichkeit, bas Allgemeine aus bem Besonderen zu erzeugen, ift benn in der physischen Forschung auch allgemein, jedoch nur praktisch anerkannt. Man verfährt induktiv und ift sich dieses Verfahrens bewußt, aber man verfennt, daß das Wefen ber Naturwissenschaft bas Wesen bes Wissens, ber Vernunft überhaupt ift. Man migverfteht ben Denkprozeß. ermangelt der Theorie und gerät deshalb nur zu oft aus bem praktischen Takte. Das Denkvermögen ift ber Naturwissenschaft immer noch ein unbekanntes geheimnisvolles, mystisches Wesen. Entweder sie verwechselt materialistisch bie Funktion mit bem Organ, ben Geift mit bem Gehirn ober glaubt idealistisch bas Denkvermögen als ein unfinnliches Objekt außerhalb ihres Gebiets gelegen. bie modernen Forscher in physischen Dingen meift festen,

einhelligen Schrittes ihrem Ziele entgegen gehen; jedoch an abstrakteren Verhältnissen bieser Dinge blindlings "umherstappen". Die Methode der Induktion hat sich bei der Naturwissenschaft praktisch eingebürgert und durch ihre Ersolge Ruf erworden. Die spekulative Wethode andererseits ist durch Ersolglosigkeit diskreditiert. Von einem derwußten Verständnis dieser verschiedenen Denkweisen ist man weit entsernt. Wir sehen die Männer der physischen Forschung abseits ihres speziellen Terrains, in allgemeinen Fragen, spekulative Produkte als wissenschaftliche Tatsachen advokatorisch geltend machen. Obgleich man die speziellen Fachwahrheiten nur mittels der sinnlichen Erscheinung produziert, glaubt man spekulative Wahrheiten doch aus der Tiese des eigenen Geistes schöpfen zu können.

Hören wir Alexander von Humboldt, wie er eingangs feines "Rosmos" sich mit ber Spekulation auseinandersett. "Das wichtigste Resultat des sinnigen physischen Forschens ift daber dieses: in der Mannigfaltigkeit die Einheit zu erkennen; von dem Individuellen alles zu umfassen, mas die Entdeckungen ber letten Reitalter uns darbieten, die Einzelheiten prüfend zu sondern und doch nicht ihrer Masse zu unterliegen: ber erhabenen Bestimmung bes Menschen eingebenk, ben Geist ber Natur zu ergreifen, welcher unter ber Decke ber Erscheinungen verhüllt liegt. Auf diesem Wege reicht unser Beftreben über die engen Grenzen ber Sinnenwelt hinaus, und es kann uns gelingen, bie Natur begreifend, den roben Stoff empirischer Anschauung gleichsam durch Ibeen zu beherrschen. In meinen Betrachtungen über die missenschaftliche Behandlung einer allgemeinen Weltbeschreibung ift nicht die Rede von Einheit burch Ableitung aus wenigen von ber Bernunft gegebenen Grundpringipien. Gs ift die bentende Betrachtung ber burch Empirie gegebenen Ericheinungen als eines Naturganzen. Ich wage mich nicht auf ein Feld, was mir fremd ift. Was ich physische Weltbeschreibung

nenne, macht baber keinen Anspruch auf ben Rang einer rationellen Biffenschaft ber Natur." . . . "Dem Charafter meiner früheren Schriften, wie der Art meiner Beschäftigungen treu, welche Versuchungen, Meffungen, Ergründung von Tatsachen gewidmet waren, beschränke ich mich auch in diesem Werte auf eine empirische Betrachtung. Sie ift ber alleinige Boben, auf bem ich mich weniger unficher zu bewegen verftebe." In bemfelben Sauche fagt Sumboldt, daß "ohne den ernften Sang nach ber Renntnis bes Einzelnen alle große und allgemeine Weltanschauung nur ein Luftgebilde fein konne," und fagt wieder, daß, im Gegensatz zu seiner empirischen Wiffenschaft, "ein bentenbes (foll heißen fpekulatives) Erkennen, ein vernunftmäßiges Begreifen bes Universums ein noch erhabeneres Ziel barbieten würde." "Sch bin weit entfernt, Bestrebungen, in benen ich . mich nicht versucht habe, barum zu tabeln, weil ihr Erfolg bisheran sehr zweifelhaft geblieben ift. (Bb. 1, Seite 68.)

Die Naturwiffenschaft teilt nun mit humboldt bas Bewußtsein, daß die Pragis ber Vernunft in der phyfischen Wiffenschaft einzig barin besteht, "in ber Mannigfaltigkeit bie Einheit zu erkennen". Aber andererseits, obgleich sie auch ihren Glauben an die Spekulation, an das "vernunftmäßige Erkennen", nicht immer so beutlich ausspricht, beweist sie doch durch Anwendung der spekulativen Methode in Behandlung sogenannter philosophischer Themen — wo man die Einheit aus der Vernunft, ftatt aus der mannigfaltigen Sinnlichkeit zu erkennen vermeint -, fie beweift bort burch ben absoluten Mangel an Einhelligkeit, baburch, daß sie das Unwissenschaftliche der uneinigen Meinungen verkennt, wie sehr sie die wissenschaftliche Praxis migversteht, wie sie außer ber physischen noch eine metaphysische Wissenschaft glaubt. Die Verhältniffe zwischen Erscheinung und Wesen, Wirkung und Ursache, Stoff und Kraft, Materie und Geift find boch wohl phyfische Berhältniffe. Aber mas Ginhelliges lehrt davon die Wiffenschaft? Ergo, das Wiffen ober die Wissenschaft ist eine Arbeit, welche, wie die Wirtsschaft des Bauern, nur noch praktisch, aber nicht missenschaftlich, nicht mit Vorausbestimmung des Erfolges gepslegt ist. Das Erkennen, das heißt die Ausübung des Erstennens wird in der physischen Wissenschaft wohl verstanden, wer wird es leugnen? Aber das Instrument dieser Erkenntnis, das Erkenntnisvermögen ist misverstanden. Wir sinden, daß die Naturwissenschaft, statt die Vernunft wissenschaftlich zu applizieren, damit experimentiert. Warum? Weil sie Kritik der Vernunft, die Wissenschaftslehre oder Logik vernachlässigt.

Wie Stiel und Klinge genereller Inhalt bes Meffers, fo erkannten wir als generellen Inhalt der Vernunft das Generelle felbst, das Allgemeine. Wir wissen, daß sie biesen Inhalt nicht aus sich, sondern aus dem gegebenen Objekt erzeugt, und kennen bies Objekt als die Summe alles Natürlichen oder Physischen. Das Objekt ist also ein unermeßliches, unbegrenztes, absolutes Quantum. Dies unbegrenzte Quantum erscheint in bearenzten Quantitäten. In Behandlung relativ kleiner Quantitäten ber Natur ist man fich bes Wesens ber Vernunft, ber Methobe bes Wissens oder Erkennens mohl bewuft. Es bleibt uns nachzuweisen, daß auch die großen Naturverhältnisse, deren Behandlung ftreitbar ift, in gang berfelben Art zu erkennen find. Ursache und Wirfung, Geift und Materie, Rraft und Stoff find folche große, weite, breite, allgemeine physische Gegenftanbe. Wir wollen bartun, wie ber allgemeinfte Gegen= fak zwischen der Vernunft und ihrem Objekt den Schlüffel hergibt, die großen Gegensätze aufzuschließen.

## a) Urfache und Wirfung.

"Das Wesen ber Naturlehre", sagt F. W. Bessel, "bessteht barin, daß sie die Erscheinungen nicht als für sich bestehende Tatsachen betrachtet, sondern die Ursachen aufssucht, beren Folgen die Erscheinungen sind. Hierdurch wird

bie Kenntnis ber Natur auf die kleinste Zahl der Tatsachen zurückgebracht." Aber auch schon vor dem Zeitalter der Naturwissenschaft hatte man für die Erscheinungen der Natur Ursachen aufgesucht. Das Charakteristische der Naturwissenschaft besteht nicht sowohl in der Forschung nach Ursachen, als in der eigentümlichen Beschaffenheit, in der Qualität der Ursachen, welche sie ersorscht.

Die induktive Wiffenschaft hat ben Begriff ber Urfache wesentlich verändert. Das Wort hat fie behalten, aber versteht barunter ganz eine andere Sache als die Spekulation. Der Naturforscher versteht innerhalb seines Faches die Urfache ganz anders, als außerhalb, wo er vielfältig spekuliert, weil er die Wissenschaft und ihre Ursache nur noch im Besonberen, aber nicht im Generellen fennt. Die unwissenschaftlichen Ursachen sind supranatura= liftischer Art, sind außernatürliche Geister, Götter, Kräfte, große ober kleine Kobolbe. Der ursprüngliche Begriff ber Ursache ift ein anthropomorphistischer Begriff. Im Stande ber Unerfahrenheit mißt ber Mensch bas Objektive mit subjektivem Maßstab, beurteilt die Welt nach seinem Selbst. Sie wie er Dinge mit Vorbedacht schafft, so überträgt er ber Natur seine menschliche Manier, benkt sich von den Erscheinungen ber Sinnlichkeit eine so außerliche, schöpferische Ursache, wie er selbst die separate Ursache seiner eigenen Schöpfungen ift. Diese subjektive Art verschuldet es, daß man so lange vergeblich nach objektiver Erkenntnis strebte. Die unwissenschaftliche Ursache ift eine Spekulation, eine Wissenschaft "a priori".

Will man ber subjektiven Erkenntnis ben Namen Erkenntnis belassen, dann unterscheidet sich von ihr die objektive wissenschaftliche Erkenntnis dadurch, daß sie ihre Ursachen nicht durch Glauben oder Spekulation, sondern durch Ersahrung, durch Induktion, nicht a priori, sondern a posteriori gewahr wird. Die Naturwissenschaft sucht ihre Ursachen nicht außer oder hinter den Erscheinungen, sondern

in ober mittels berselben. Die moderne Forschung sucht in ihren Ursachen keinen äußerlichen Schöpfer, sondern das immanente System, die Methode oder allgemeine Art und Weise der in zeitlicher Nacheinanderfolge gegebenen Erscheinungen. Die unwissenschaftliche Ursache ist ein "Ding an sich", ein kleiner Herrgott, welcher die Wirkungen selbständig zeugt und sich dahinter versteckt. Der wissenschaftliche Begriff der Ursache dagegen will nur die Theorie der Wirkung, das Generelle der Erscheinung. Sine Ursache erforschen heißt nunmehr, die betreffenden Erscheinungen generalisieren, die Vielsältigkeit der Empirie in eine wissenschaftliche Regel zusammenpacken. "Hierdurch wird die Kenntnis der Natur auf die kleinste Zahl der Tatsachen beschränkt."

Wie irgend ein kleinlicher, weibischer Aberglaube sich von bem hiftorischen Aberglauben eines ganzen Zeitalters, nicht mehr und nicht minder unterscheibet sich das täglichste, hausbackenfte, plattefte Wiffen von der höchsten, seltenften, neu entbeckteften Wiffenschaft. Wir burfen beshalb - nebenbei gefagt — wohl auch unsere Beispiele bem täglichen Kreise entnehmen, ftatt sie in der sogenannten höheren Region einer entlegenen Wissenschaft aufzusuchen. Der gemeine Menschenverstand hat längst induktive, naturwissenschaftliche Ursachen praktiziert, bevor noch die Wissenschaft zu ber Entbeckung gelangt mar, daß sie ihre höheren Ziele in berfelben Art zu verfolgen habe. Nur wenn ber gemeine Menschenverstand sich über das Feld seiner nächsten Umgebung erheben will, gelangt er, ganz wie der Naturforscher, zu bem Glauben an die geheimnisvolle Urfache ber fpekulativen Vernunft. Um auf bem Boben bes realen Wiffens feft gu fteben, bedarf es für alle ber Erfenntnis, in welcher Art und Beise bie induftive Vernunft ibre Urfachen ermittelt.

Werfen wir zu diesem Zwecke einen kurzen Rückblick auf bas gewonnene Resultat vom Wesen ber Vernunft. Wir

wiffen, bas Erfenntnisvermögen ift fein Ding, feine Erscheinung an ober für sich, weil basselbe nur in Kontakt mit anderem, mit einem Gegenstand wirklich wird. Bas immer jedoch vom Gegenstand gewußt wird, ist nicht nur burch ben Gegenftand, sondern zugleich auch burch die Vernunft ermittelt. Das Bewußtsein ift, wie alles Sein, relativ. Wiffen ift Rontakt einer Verschiedenheit. Mit bem Wissen ist Trennung, ift Subjekt und Objekt, ist Mannigfaltigkeit in ber Einheit gegeben. Da wird eines am anderen zur Urfache, eines am anderen zur Wirfung. Die gesamte Welt der Erscheinung, wovon das Denken nur ein besonderes Quantum, eine Form, ist absoluter Kreis, wo überall und nirgends Anfang und Ende, Wesen und Erscheinung, Ursache und Wirkung, Allgemeines und Besonderes ift. Wie die gesamte Natur in letter Inftanz die einzige generelle Ginheit ift, der gegenüber alle besonderen Einheiten zur Vielheit werben, fo ift biefelbe Natur, bie Objektivität, die Sinnlichkeit, ober wie sonft wir die Summe aller Erscheinung ober Wirfung zu nennen belieben, Ur= fache in letter Inftang, ber gegenüber alle anderen Urfachen zu Wirkungen herabsinken. Bierbei jedoch dürfen wir nicht verkennen, daß biefe Urfache aller Urfachen nur die Summe aller Wirkungen, nichts anderes ober höheres ift. Jede Ursache wirkt, jede Wirkung ursacht.

Gine Ursache ist leiblich sowenig von ihrer Wirkung zu trennen, wie das Sichtbare vom Gesicht, wie der Geschmack von der Zunge, wie überhaupt das Allgemeine vom Besonderen. Gleichwohl trennt das Denkvermögen eines vom anderen. Wir sollen nun wissen, daß diese Trennung eine bloße Formalität der Vernunst ist, eine Formalität jedoch, welche nötig ist, um vernünstig oder bewußt zu sein, um wissenschaftlich zu agieren. Die Praxis des Wissens oder die wissenschaftliche Praxis leitet das Besondere aus dem Allgemeinen her, die natürlichen Dinge aus der Natur. Wer jedoch dem Denkvermögen hinter die Kulissen

gesehen, weiß, daß umgekehrt das Allgemeine aus dem Besonderen, der Naturbegriff von den natürlichen Dingen abgeleitet ift. Die Theorie bes Wiffens ober ber Wiffenschaft lehrt uns, daß das Vorhergebende aus dem Nachfolgenden, die Ursache aus der Wirkung erkannt ist, obgleich unserem praktischen Wiffen bas Nach eine Rolge bes Vorherganges, die Wirkung eine Folge ber Urfache ift. Dem Denkvermögen, bem Organ bes Allgemeinen ift bas Gegenteil, bas Besondere, Gegebene, Andere fekundar: aber bem Denkvermögen, bas fich felbft begreift, ift es primar. Die Praxis bes Ertennens foll und fann jedoch burch ihre Theorie nicht verändert werden, sondern burch die Theorie soll das Bewußtsein nur den sicheren Schritt empfangen. Der miffenschaftliche Landwirt unterscheidet sich vom praktischen nicht badurch, daß er Theorie, daß er Methode hat — davon besitzen beide —, sondern badurch, daß jener von der Theorie weiß, mährend diefer instinktiv theoretisiert.

Doch weiter: aus der gegebenen Mannigfaltigfeit überhaupt erzeugt die Bernunft die Bahrheit im allgemeinen, aus ber zeitlichen Mannigfaltigfeit, aus Beränderungen die mahre Urfache. Wie absolute Mannigfaltigkeit die Natur des Raumes, so ist absolute Veranderlichkeit die Natur der Zeit. Jeder Teil der Zeit ift wie jeder Teil des Raumes neu, original, nie dagewesen. bieser absoluten Veränderlichkeit uns zurecht finden, hilft bas Denkvermögen, indem es, wie die Mannigfaltigkeit bes Raumes durch namhafte Dinge, so die Veränderungen ber Reit burch namhafte Ursachen generalifiert. Das Sinnliche zu generalisieren, im Besonderen bas Allgemeine zu gewahren, barin besteht das gange Wesen ber Vernunft. Wer mittels ber Erkenntnis, daß die Vernunft Organ des Allgemeinen, biefelbe nicht völlig begreift, vergift, bag jum Begreifen ein gegebenes Objekt gehört, mas außerhalb bes Begriffs bleibt. Das Sein bieses Vermögens ift so wenig zu be-

Digitized by Google

greifen, wie das Sein Aberhaupt. Oder vielmehr, das Sein ist begriffen, wenn wir es in seiner Generalität nehmen Nicht das Dasein, sondern das Generelle des Daseins ist durch die Vernunft wahrzunehmen.

Bergegenmärtigen mir uns beispielsmeise ben Brozeß, ben bie Vernunft ausführt, wenn sie eine unverstandene Sache begreift. Unterftelle eine fonderbare das heißt unerwartete, unerfahrene chemische Beränderung, die mit irgend einem Gemisch ploklich und ohne weiteres Zutun vorgeht. Unterftelle ferner, daß biese Beränderung bemnach öfter passiert, bis uns die Erfahrung zu der Erkenntnis bringt, daß bem unerklärlichen Wechsel bes Gemisches jedesmal eine Berührung mit Sonnenlicht vorhergeht. Damit ift schon ber Vorgang begriffen. Unterftelle noch feruer, daß weitere Erfahrung lehrt, wie noch mehrere andere Stoffe die Eigenschaft besitzen, in Berührung mit Sonnenlicht die betreffende Veränderung einzugehen, so ift damit die unbekannte Erscheinung einer größeren Anzahl von Erscheinungen ber= felben Art angereiht, das heißt weiter, tiefer, vollständiger begriffen. Finden wir nun schließlich noch einen Teil bes Sonnenlichtes ober ein besonderes Element ber Mischung, welche miteinander die Veränderung eingehen, so ift die Erfahrung rein generalifiert, ober die Generalisation rein erfahren, das heißt die Theorie ist komplett, die Vernunft hat ihre Aufgabe gelöft und hat doch nur basfelbe getan, als wenn sie Tier- ober Bflanzenreich in Gattungen. Familien, Arten u. f. w. verteilt. Die Art, bas Genus, bas Geschlecht einer Sache ermitteln, heißt fie be= greifen.

In berfelben Weise verfährt die Vernunst, indem sie die Ursachen gegebener Veränderungen ermittelt. Ursachen wers den wir nicht durch Sehen, Hören, Fühlen, nicht simnlich gewahr. Ursachen sind Produkte des Denkvermögens. Sie sind allerdings nicht bessen Produkte, sondern sind gezeugt vom Denkvermögen in Verdindung mit sinnlichem

Material. Dies sinnliche Material gibt ber also erzeugten Ursache ihre objektive Existenz. Wie wir von der Wahrheit verlangen, daß sie Wahrheit einer objektiven Erscheinung, so verlangen wir von der Ursache, daß sie wirklich, daß sie Ursache einer objektiv gegebenen Wirkung sei.

Die Erkenntnis irgend einer besonderen Ursache ist bedingt durch die empirische Beobachtung ihres Materials, dagegen die Erkenntnis der Ursache im allgemeinen durch die Beobachtung der Bernunft. Bei der Erkenntnis besonderer Ursachen wechselt jedesmal das Material, das Objekt; aber die Bernunft ist beständig oder allgemein dabei. Die Ursache im allgemeinen ist ein reiner Begriff, welchem die Mannigsaltigkeit der besonderen Ursachenerkenntnis oder die mannigsaltigen Erkenntnisse besonderer Ursachen als Material gedient haben. Um also diesen Begriff zu analysieren, sind wir genötigt, zu seinem Material, zur Ursachenerkenntnis im besonderen zurückzuskehren.

Wenn der ins Wasser gefallene Stein Kreiswellen zeugt, ist doch der Stein nicht mehr Ursache daran, als anderersseits die flüssige Beschaffenheit des Wassers. Wo der Stein auf sesten Material fällt, erzeugt er keine Wellen. Der sallende Stein im Kontakt mit der Flüssigkeit, die Zussammenwirkung beider ursacht die Kreiswellen. Die Ursache ist selbst Wirkung, und die Wirkung, die Wellensbewegung wird zur Ursache — indem sie den schwimmenden Kork aufs Trockene setzt. Doch auch diesmal, wie andersswo, ist die Ursache nur eine gemeinschaftliche Wirkung, eine Zusammenwirkung der Wellen mit der leichten Beschaffensheit des Korkes.

Der ins Wasser gefallene Stein ist nicht Ursache überhaupt ober an sich. Zu dieser Ursache gelangen wir nur, wie gesagt, indem das Denkvermögen die besonderen Ursachen als Material nimmt und daraus den reinen Begriff der Ursache überhaupt erzeugt. Der ins Wasser gefallene Stein ift nur Ursache gegenüber ber folgenden Wellenbewegung, und ist das auf Grund der Erfahrung, daß ihm die Wellensbewegung allgemein nachfolgt.

Ursache nennt man, was einer gegebenen Erscheinung allgemein vorhergeht, Wirkung, was allgemein nachfolgt. Nur weil überall ober generell dem ins Wasser gefallenen Steine Wellenbewegung folgt, wissen wir ihn als ihre Ursache. Da nun umgekehrt der Wellenbewegung nicht immer ein gefallener Stein vorhergeht, hat sie generaliter eine andere Ursache. Die Elastizität des Wassers ist, insofern sie das Allgemeine ist, was der Wellenbewegung überhaupt vorausgeht, Ursache derselben. Den Kreismellen, einem besonderen Teile, einer Art der Wellendewegung geht allgemein vielleicht ein gefallener Körper vorauf, der ihnen dadurch zur Ursache wird. Immer wechselt die Ursache mit dem Quantum der Erscheinung, welches in Betracht kommt.

Ursachen können wir nicht mit der Vernunft allein ermitteln, sie sind nicht aus dem Kopse zu ziehen. Stoff, Material, sinnliche Erscheinung muß dazu gegeben sein. Und zu einer bestimmten Ursache auch ein bestimmter Stoff, das heißt ein bestimmtes Quantum der sinnlichen Erscheinung. Die Verschiedenheit der Stoffe wird in der abstrakten Einheit der Natur zur Verschiedenheit natürlicher Quanta. Ein solches Quantum ist zeitlich, vor und nach, oder als Vorhergang und Nachsolge gegeben. Das Allsgemeine des Vorherganges heißt Ursache, das Allsgemeine der Nachsolge Wirkung.

Wenn der Wind den Wald bewegt, ist dabei die schwanke Beschaffenheit des Waldes soviel Ursache wie die beugende Kraft des Windes. Die Ursache einer Sache ist ihr Zussammenhang. Daß derselbe Wind, der die Bäume schwankt, Felsen und Mauern stehen läßt, beweist, daß die Ursache von der Wirkung nicht qualitativ verschieden, sondern nur Gesamtwirkung ist. Wenn gleichwohl das Wissen oder

bie Wissenschaft an einer Veränderung, das heißt an einer nacheinanderfolgenden Erscheinung etwas besonderes als Ursache ermittelt, so ist letztere doch nicht mehr der äußer-liche Schöpfer, sondern nur die allgemeine Art und Weise, die immanente Methode der Nacheinanderfolge. Eine bestimmte Ursache läßt sich nur dann ermitteln, wenn der Kreis, die Reihe oder Zahl der Veränderungen, deren Ursache ermittelt werden soll, wenn das Quantum begrenzt oder bestimmt ist. Innerhalb eines gegebenen Kreises nacheinandersolgender Erscheinungen ist das alls gemein Vorhergehende Ursache.

Wo der Wind den Wald bewegt, unterscheidet er sich als Ursache von dieser seiner Wirkung nur insosern, als er eine allgemeinere Wirkung ist, die hier braust, dort staubt, hier so, dort anders agiert, speziell die Bäume schüttelt. Der Wind ist hier nur insoweit Ursache, als seine Ersscheinung im allgemeinen der Waldbewegung vorangeht. Weil aber umgekehrt die Festigkeit der Felsen und Mauern dem Winde allgemein vorangeht, ist sie Ursache der Stetigkeit derselben; obgleich in einem weiteren Kreise von Sturmserscheinungen auch der schwache Wind am Bestand gesnannter Objekte zur Ursache wird.

Die Quantität ober Zahl bes Gegebenen variiert ben Namen der Ursache. Wenn irgend eine Gesellschaft von einem Spaziergang ermübet zurückkehrt, dann ist an der geschehenen Veränderung der Gang nicht mehr Ursache, wie die Schwächlinge, welche ihn getan. Das heißt die Erscheinung hat an sich keine von der Erscheinung separierte Ursache. Alles, was in der Erscheinung erschienen, hat zur Erscheinung beigetragen: sowohl die Art und Veschaffenheit, die Konstitution der Gänger, wie die Art und Veschaffenheit des Ganges oder Weges. Wenn es dennoch der Vernunft zur Aufgabe gemacht ist, die Ursache der quästionierten Veränderung im besonderen zu bestimmen, so wird damit nur gesordert, von den Faktoren denjenigen zu ermitteln, welcher

am meisten zur Ermübung beigetragen hat. Wie übershaupt, so wird auch bei vorliegendem Exempel die Arbeit der Vernunft in der Entwicklung des Allgemeinen aus dem Besonderen bestehen, speziell: aus der gegebenen Zahl von Ermüdungen das herauszuzählen, was im allgemeinen der Ermüdung vorhergeht. Wo die meisten oder gar alle sich ermüdet sinden, wird der Gang, wo nur einzelne die Ermüdung sühlen, wird die schwache Konstitution der Gänger die Sache oder Ursache sein, welche der Erscheinung allsgemein vorhergeht.

Wenn, um ein anderes Beispiel zu mählen, der Schuß die Vögel jagt, ist das eine Gesamtwirkung von Schuß und Schreckbarkeit. Beim Abslug der Majorität wird der Schuß, beim Abslug der Minorität die Schreckbarkeit Ursache beißen.

Wirkungen sind Folgen. Da nun in der Natur alles nacheinander folgt, alles einen Borgänger hat oder Folge ist, mögen wir das Natikrliche, Sinnliche, Wirkliche, absolute Wirkung nennen, wo an sich nirgends eine Ursache zu sinden ist, es sei denn daß unser Denkvermögen dies gegebene Material durch Ursachenermittlung systematisiert. Ursachen sind geistige Allgemeinheiten sinnlicher Beränderungen. Das vermeintliche Berhältnis von Ursache und Wirkung ist ein Wunder, eine Schöpfung aus Nichts. Es war und ist deshald noch immer ein Gegenstand der Spekulation. Die spekulative Ursache erschafft ihre Wirkungen. Tatsächlich jedoch sind die Wirkungen Material, aus welchem der Kopf oder die Wissenschaft Ursachen formt. Die Ursache ist ein Produkt des Geistes, aber nicht des reinen, sondern des mit der Sinnlichseit verehelichten Geistes.

Wenn Kant behauptet, daß der Sat: Jede Veränderung hat ihre Ursache — eine Wissenschaft a priori ist, die wir nicht erfahren können, weil jemand unmöglich alle Veränderungen erfahren kann und jeder doch der notwendigen und allgemeinen Wahrheit des Sates apodiktisch sicher

ift, so begreifen mir jest, mie mit biesen Worten nur bie Erfahrung ausgesprochen ift, daß die Erscheinung beffen, was wir Vernunft nennen, in jeder Mannigfaltigkeit Einheit erkennt; ober besser: daß die Entwicklung des Allgemeinen aus dem Besonderen Vernunft, Denken oder Geift genannt Die Gewißheit, daß jede Veränderung ihre Urfache hat, ift nichts weiter, als die Gewißheit, daß wir benkende Menschen find. Cogito, ergo sum. Wir haben bas Wefen unserer Vernunft, wo es auch nicht wissenschaftlich analysiert ift, boch inftinktiv erfahren. Wir find uns ihrer Sähigkeit, aus jeder gegebenen Veranderung eine Urfache zu ermitteln, ebenso sicher bewußt, wie uns bewußt ist, daß jeder Kreis rund, bag a=a ift. Wir miffen, bas Allgemeine ift Brodukt der Vernunft, welches sie mit irgend einem, das beißt mit jedem gegebenen Objekt zeugt. Da nun alle Objekte vor und nach, zeitlich ober Veränderungen find, so muffen wohl auch alle Veränderungen, welche uns, die wir vernünftige Wesen sind, vorkommen, einen allgemeinen Vorhergang, das heißt eine Ursache haben.

Schon ber englische Steptiker Hume hat empfunden, daß die wahre von der vermeintlichen Ursache wesentlich versichieden sei. Nach ihm enthält der Begriff der Ursache nichts weiter als die Erfahrung dessen, was einer Erscheinung gemeinlich vorhergeht. Mit Recht macht Kant dagegen geltend, daß der Begriff von Ursache und Wirkung ein viel intimeres Verhältnis ausdrücke als das loser, zufälliger Nacheinanderfolge, daß vielmehr im Begriff der Ursache die betreffende Wirkung als Notwendigkeit und strenge Allgemeinheit enthalten sei; — also etwas, was gar nicht ersfahren werden kann, was sogar über alle Erfahrung hinausgeht, a priori im Verstand müsse enthalten sein.

Den Materialisten, die alle Autonomie des Geistes leugnen, die durch Erfahrung Ursachen zu sinden meinen, ist zu entgegnen, daß die Notwendigkeit und Allgemeinheit, welche das Verhältnis von Ursache und Wirkung voraus

sett, eine unmögliche Erfahrung barstellt. Den Ibeas listen ist bagegen anbererseits zu bebeuten, baß, ob auch ber Verstand Ursachen ersorscht, die nicht zu ersahren sind, diese Forschung doch nicht a priori, sondern nur a posteriori, auf Grund empirisch gegebener Wirkungen statthaben kann. Wohl entbedt allein der Geist die unsinnliche abstrakte Allsgemeinheit; — aber nur innerhalb eines gegebenen Kreises sinnlicher Erscheinungen.

## b) Beift und Materie.

Das Verftändnis der allgemeinen Abhängigkeit des Erfenntnisvermögens von materiellen sinnlichen Vorausfekungen wird der objektiven Wirklichkeit das ihr bisher von Ibeen und Meinungen allzulang vorenthaltene Recht zuruckerftatten. Der Ratur, welche in ihren vielfältigen fonfreten Erscheinungen burch philosophische und religiöse Hirngespinste aus der menschlichen Beachtung verbrängt war, bann feit Entfaltung ber mobernen Naturwiffenschaft im einzelnen aus ihrem wiffenschaftlichen Winkel hervorgeholt wurde, wird burch Erkenntnis der Hirnfunktion in allgemeiner theoretischer Form Geltung verschafft. Bisher hat sich die Naturwissenschaft nur noch besondere Materien, besondere Ursachen, besondere Kräfte zum Gegenstand erwählt, und ift in allgemeinen, sogenannten naturphilosophischen Fragen in betreff ber Ursache, ber Materie, ber Kraft überhaupt, unwissend geblieben. Die tatsächliche Offenbarung biefer Unwissenheit ift jener große Wiberspruch zwischen Ibealismus und Materialismus, ber, einem roten Faden gleich, die Werke der Wiffenschaft durchzieht.

"Möchte 'es mir in biesem Briese gelingen, die überzeugung zu besestigen, daß die Chemie als selbständige Wissenschaft eines der mächtigsten Mittel zu einer höheren Geisteskultur darbietet, daß ihr Studium nüglich ist, nicht nur insosern sie die materiellen Interessen der Menschen fördert, sondern weil sie uns Ginsicht gewährt in die

Wunder der Schöpfung, an welche unfer Dasein, unfer Bestehen und unsere Entwicklung aufs engste geknüpft ist."

Mit diesen Worten spricht Liebig die herrschende Unschauungsweise aus, welche sich gewohnt hat, materielle und geistige Interessen als absolute Gegensätze zu unterscheiben. Die Unhaltbarkeit dieser Unterscheidung dämmert selbst dem angeführten Vertreter der Denkart, indem er den materiellen Interessen eine geistige Einsicht entgegensett, an die unser Dafein, unfer Bestehen und unsere Entwicklung aufs engste geknüpft ist. Was aber sind die materiellen Interessen weiter, als der abstrakte Ausbruck für unser Dasein, Beftehen und Entwicklung? Sind benn lettere nicht ber konkrete Inhalt ber materiellen Interessen? Beißt es nicht ausbrudlich, daß Ginsicht in die Wunder der Schöpfung genannte materielle Interessen fördert? Ober fordert nicht umgekehrt die Förderung unserer materiellen Interessen Einsicht in die Bunder ber Schöpfung? Wie unterscheiden fich nun schließlich die materiellen Interessen von der geiftigen Einsicht?

Das Höhere, Geistige, Jbeale, was Liebig, in Einklang mit der naturwissenschaftlichen Welt, den materiellen Interessen entgegensett, ist nur eine besondere Art dieser Interessen, geistige Einsicht und materielles Interesse unterscheidet sich, wie zum Beispiel Kreis und Viereck, beide sind Gegensäße und doch nur verschiedene Klassen der allgemeineren Form.

Man ist namentlich seit christlicher Zeit baran gewöhnt, von materiellen, sinnlichen, sleischlichen Dingen, die Rost und Motten fressen, verächtliche Reden zu führen. Jeht fährt man konservativ im alten Geleise weiter, obschon jene Antipathie wider die Sinnlichkeit längst aus Herz und Tat verschwunden ist. Der christliche Gegensat von Geist und Fleisch ist im Zeitalter der Naturwissenschaft praktisch überwunden. Es sehlt die theoretische Lösung, die Bermittlung, der Nachweis, daß das Geistige sinnlich und das

Sinnliche geistig ist, um die materiellen Interessen vom bosen Leumund zu befreien.

Die moderne Wiffenschaft ift überhaupt Naturwiffenschaft. Nur insofern eine Wissenschaft Naturwissenschaft ift, wird fie überhaupt Wiffenschaft genannt, bas heißt nur bas Denken, welches bas Wirkliche, Sinnliche, Natürliche, zum bewußten Gegenstand hat, heißt miffen. Unmöglich können beshalb Vertreter und Verehrer ber Wiffenschaft feindlich gesinnt sein gegen die Natur ober Materie. ber Tat, sie sind es nicht. Daß es jedoch mit dieser Natur, mit ber Sinnlichkeit, mit ber Materie ober bem Stoffe nicht genug ift, beweift andererseits bas bloge Dafein ber Wissenschaft. Die Wissenschaft ober bas Denken, welche die materielle Braris ober das Sein zum Gegenstand haben. wollen benfelben nicht in seiner Integrität, wollen nicht feine finnliche, ftoffliche Ratur, diefelbe ift schon anderweitig gegeben. Wenn die Wiffenschaft bas, wenn fie nichts Neues wollte, ware fie überfluffig. Nur baburch, bag fie jum Stoffe, jur Materie ein neues Element beibringt, erwirbt fie eine besondere Anerkennung. Der Wiffenschaft geht es nicht um das Material, sondern um die Erkenntnis, aber um Erkenntnis bes Materials, um bas Allaemeine ber Materie, um bas Wahre, Generelle, "um ben ruhenden Bol in der Erscheinungen Flucht". In der Aberwindung der Mannigfaltigkeit, in ber Auffteigung zum Generellen, Allgemeinen besteht, mas affektvoll die Religion bem Arbischen, die Wiffenschaft bem Materiellen als ein Böheres, Göttliches, Geiftiges entgegensett.

Die vornehmeren geistigen sind von den materiellen Interessen nicht toto genere, nicht qualitativ verschieden. Die positive Seite des modernen Idealismus besteht nicht darin, Essen und Trinken, die Lust am irdischen Gut und weiblichen Geschlecht zu verpönen, sondern neben diesen auch noch andere materielle Genüsse, zum Beispiel des Auges und des Ohres, der Kunst und der Wissenschaft, kurz, den gangen Menschen zur Geltung zu bringen. Du follft nicht bem materiellen Rausche ber Leibenschaft fronen, bas heißt bu follst nicht die einseitige Luft, sondern dein allgemeines Befteben, beine gange Entwicklung im Auge haben, auf bein Dasein in seiner totalen generellen Ausbehnung Bebacht nehmen. Darin ift bas materialiftische Prinzip unzureichend, baß es ben Unterschied zwischen bem Besonderen und AUgemeinen nicht anerkennt, das Individuelle bem Generellen gleichstellt. Es will die quantitative überlegenheit, die übersichtliche Genialität des Geiftes über die förperliche Sinnenwelt nicht zugefteben. Der Ibealismus andererseits vergißt über dem quantitativen Unterschied die qualitative Einheit. Er ist überschwenglich, macht die relative Trennung zu einer absoluten. Der Widerspruch beider Parteien dreht sich um das migverftandene Verhältnis unserer Vernunft zu ihrem gegebenen Objekt ober Material. Der Ibealist sieht die Quelle der Erkenntnis in der Vernunft allein, der Materialift in ber finnlich gegebenen Welt. Bur Vermittlung bes Wiberspruchs bedarf es nur der Einsicht in die gegenseitige Bedingtheit biefer beiben Erkenntnisquellen. Ibealismus fieht nur die Verfchiedenheit, ber Materialismus nur die Ginheit von Rörper und Geift, Erscheinung und Wefen, Inhalt und Form, Stoff und Kraft, Sinnlichem und Sittlichem — alles Unterschiede, welche in bem einen Unterschied bes Befonderen und Allgemeinen ihre gemeinschaftliche Gattung finben.

Konsequente Materialisten sind pure Praktiker, ohne Wissenschaft. Da aber das Wissen oder Denken dem Menschen ohne Rücksicht auf sein Parteibewußtsein tats fächlich beigegeben ist, sind die puren Praktiker unmöglich. Wie gesagt, die geringste "Experimentierkunst", welche auf Grund ersahrener Regeln handelt, ist von der wissenschaftslichen Praxis, welche auf theoretischen Grundsähen fußt, nur dem Quantum oder Grade nach verschieden. Anderers seits sind konsequente Joealisten ebenso unmöglich, wie

bloße Praktiker. Sie wollen das Allgemeine ohne Besonderes, ben Geist ohne Materie, Kraft ohne Stoff, Wiffenschaft ohne Erfahrung ober Material, Absolutes ohne Relatives. Wie könnten Denker, welche die Wahrheit, das Sein ober Relative zum Gegenstand haben, i. e. Naturforscher, Idealisten sein? Sie find es nur außerhalb, nie innerhalb ihres Faches. Der moderne Geist, der Geist der Naturwissenschaft ist nur inso= weit immateriell, als er bas alle Materien Umfaffenbe Der Aftronom Mäbler zwar findet die allgemeine Erwartung, welche auf eine wesentliche Steigerung unserer geiftigen Kräfte nach ihrer "Befreiung aus ben Banben ber Materie" hofft, so wenig lächerlich, daß er glaubt, ihr nichts Befferes substituieren zu konnen und meint, die "Banden ber Materie" als materielle Attraktion näher bestimmt Allerdings, wo man unter Geift sich noch ein religiöses Gespenst vorstellt, ist die Erwartung, welche durch Befreiung aus ben Banben ber Materie eine Kräftigung besselben erhofft, weniger lächerlich als trauria zu finden. Wenn Geist aber den modernen Geist der Wissenschaft, des Menschen Denkvermögen bedeuten soll, so haben wir dem überkommenen Glauben bas Beffere einer miffenschaftlichen Erklärung ju fubstituieren. Unter ben Banben ber Materie ift nicht die Schwerkraft, sondern die Mannigfaltigkeit der sinnlichen Erscheinung zu verstehen, die Materie ist für ben Geift nicht länger "Bande", als ihre Viel- oder Mannigfaltigkeit unüberwunden ift. Entwicklung bes Allgemeinen aus bem Besonderen besteht bie Erlösung des Beiftes aus ben Banden ber Materie.

## c) Rraft und Stoff.

Wer unserer Hauptlehre, welche wiederum zu erläutern ist, dis hierher folgte, wird antizipieren, daß die Kraft- und Stoff-Frage ihre Vermittlung oder Lösung in der Einsicht über das Verhältnis des Allgemeinen zum Besonderen sindet. Wie verhält sich das Abstrakte zum Konkreten? so stellt sich

mit anderen Worten das gemeinschaftliche Problem einerseits berjenigen, welche in spiritueller Kraft, und andererseits derjenigen, welche in materiellem Stoff den Impuls der Welt, das Wesen der Dinge, das non plus ultra der Wissenschaft sinden zu können glauben.

Liebig, der es besonders liebt, von seiner induktiven Wiffenschaft hinüber zur Spekulation abzuschweifen, fagt, im Sinne des Idealismus: "Die Kraft läßt sich nicht sehen, wir können fie mit unseren Banden nicht fassen; um fie in ihrem Wesen und in ihrer Eigentümlichkeit zu erkennen, muffen wir ihre Wirkungen erforschen." Wenn baraufhin ber Materialist antwortet: "Stoff ist Rraft, Rraft ift Stoff, fein Stoff ohne Kraft, keine Kraft ohne Stoff", so bestimmen offenbar beibe bas Verhältnis nur negativ. Auf Jahrmärkten fragt ber Prinzipal ben Harlekin: Harlekin, wo warst bu? — Bei ben anderen. — Wo waren die anderen? — Bei mir. - Wie hier zwei Antworten mit einem Inhalt, fo haben wir dort zwei Parteien, welche mit differenten Worten sich in einer unbestrittenen Sache herumzanken. Und um fo lächerlicher ift ber Streit, je ernfthafter er genommen wird! Wenn jener die Rraft vom Stoffe unterscheibet, so will er damit nicht leugnen, daß die wirkliche Erscheinung der Kraft unzertrennlich an Stoff gebunden ift. Wenn der Materialist behauptet, daß fein Stoff ohne Rraft, feine Rraft ohne Stoff ift, so will er damit nicht leugnen, mas der Gegner behauptet, daß Rraft und Stoff different find.

Der Streit hat seinen guten Grund, seinen Gegenstand, aber der Gegenstand kommt im Streite nicht zum Vorschein. Er wird von den Parteien instinktiv verhüllt, um sich nicht die gegenseitige Unwissenheit gestehen zu müssen. Jeder will dem anderen beweisen, daß seine Erklärungen nicht außreichen, ein Beweiß, der von beiden hinreichend dargetan wurde. Büchner gesteht in den Schlußbetrachtungen zu "Kraft und Stoff", daß daß empirische Material nicht außreiche, um bestimmte Antworten auf transzendente Fragen

zu geben, um biese Fragen positiv beantworten zu können, bagegen, sagt er serner, "reicht es vollsommen aus, um sie negativ zu beantworten und die Hypothese zu versbannen." Mit anderen Worten heißt das: Die Wissenschaft bes Materialisten reicht zu dem Beweis aus, daß der Gegner nichts weiß.

Der Spiritualift ober Mbealift glaubt an ein geiftiges, bas heißt gespenftiges, unerklärbares Befen ber Rraft. Die materialistischen Forscher sind ungläubig. Gine wiffenschaftliche Begründung des Glaubens oder Unglaubens ift nirgends vorhanden. Was der Materialismus voraus bat. besteht darin, daß er das Transzendentale, das Wesen, die Urfache, die Rraft nicht hinter ber Erscheinung, nicht außer= halb bes Stoffes fucht. Darin jedoch, daß er einen Unterschied amischen Kraft und Stoff verkennt, bas Broblem leugnet, bleibt er hinter dem Idealismus zurud. Der Materialist pocht auf die tatsächliche Untrennbarkeit von Kraft und Stoff und will für die Trennung nur einen "äußerlichen, aus ben sustematischen Bedürfnissen unseres Geiftes bervorgegangenen Grund" gelten laffen. Büchner fagt, "Natur und Geift", Seite 66: "Rraft und Stoff von einander gesondert find für mich nichts weiter als Gedankenbinge, Phantafien, Ibeen ohne Wesenheit, Hypothesen welche für eine gesunde Naturbetrachtung gar nicht vorhanden find, weil alle Erscheinungen der Natur durch eine solche Trennung alsbald dunkel und unverständlich werden." Wenn jedoch Büchner, ftatt mit "naturphilosophischen" Rebensarten, mit irgend einer Fachwissenschaft sich produktiv beschäftigt, wird seine Praxis alsbald beweisen, daß die Trennung ber Kräfte von ben Stoffen feine "äußerliche", fondern ein innerliche, das heißt wesentliche Notwendigkeit ift, welche allein uns befähigt, die Erscheinungen der Natur zu erhellen und zu verftehen. Obgleich der Verfasser von "Araft und Stoff" sich das Motto mählt: "Now what I want is - facts" - so versichern wir doch, daß die

Devise mehr ein gedankenloses Wort, als eine ernste Meinung ift. So grobkörnig ift der Materialismus nicht, daß es ihm pur um Tatfachen geht. Tatfachen gibt bie Natur in unendlicher Fülle. Jene facts, die Büchner fucht, geben gar tein spezifisches Merkmal feines Begehrens Solche Tatsachen will auch ber Ibealist. Nach Hypothesen verlangt kein Naturforscher. Was alle Bebauer ber Wissenschaft gemeinschaftlich wollen, sind nicht sowohl Tatfachen, als Erflärungen ober Erfenntniffe von Tatfachen. Daß es ber Wiffenschaft - Büchners "Naturphilosophie" nicht einmal ausgenommen — nicht um leibliche Stoffe, sondern um geiftige Rrafte geht, daß für die Wissenschaft ber Stoff nur Nebensache ist, um durch ihn Kräfte zu ermitteln, wird auch der Materialist nicht bestreiten wollen. Die Trennung von Kraft und Stoff "ift aus bem instematischen Bedürfnis unseres Beistes hervorgegangen". Sehr mahr! Aber so wie überhaupt die Wiffenschaft aus bem spftematischen Bedürfnis unseres Geistes hervorgeht.

Der Gegensat zwischen Kraft und Stoff ist so alt, wie ber Gegensat zwischen Ibealismus und Materialismus. Die erste Vermittlung vollbrachte die Phantasie, durch den Glauben an Geister, welche sie allen natürlichen Erscheinungen als deren geheimes ursächliches Wesen substituierte. Viele besonderen Geister hat nun die Vissenschaft in neuerer Zeit dadurch ausgetrieden, daß sie an Stelle phantastischer Dämonen wissenschaftliche, das heißt generelle Ersstäungen setze. Wenn es uns gelungen ist den Dämon des reinen Geistes zu erklären, wird es uns nicht schwer, den besonderen Geist der Kraft überhaupt durch die generelle Erstenntnis ihres Wesens auszutreiben, und somit auch diesen Gegensat zwischen Spiritualismus und Materialismus wissenschaftlich zu vermitteln.

Am Gegenstand der Wissenschaft, am Objekt des Geistes ist Kraft und Stoff ungetrennt. In der leibhaften Sinnlichkeit ist Kraft Stoff, ist Stoff Kraft. "Die Kraft läßt sich nicht sehen." Ei boch! das Sehen selbst ist pure Kraft. Das Sehen ist soviel Wirtung des Gegensstandes, als Wirtung des Auges, eine Doppelwirtung und Wirtungen sind Kräfte. Wir sehen nicht die Dinge selbst, sondern ihre Wirtungen auf unsere Augen: wir sehen ihre Kräfte. Und nicht nur sehen läßt sich die Kraft, sie läßt sich hören, riechen, schmecken, sühlen. Wer wird leugnen, daß er die Kraft der Wärme, der Kälte, der Schwere zu sühlen vermöge? Wir sührten bereits den Ausspruch des Prosessors Koppe an: "Die Wärme selbst vermögen wir nicht wahrzunehmen, wir schließen nur aus ihren Wirtungen auf das Vorhandensein dieses Agens in der Natur." Mit anderen Worten heißt das, wir sehen, hören, sühlen nicht die Dinge, sondern ihre Wirtungen oder Kräfte.

Ebenso mahr, wie sich fagen läßt, ich fühle ben Stoff und nicht die Rraft, läßt sich umgekehrt fagen, ich fühle die Rraft und nicht den Stoff. In der Tat, am Objett, wie Vermöge der Denkfraft gefagt, ift beibes ungetrennt. aber trennen wir an den neben- und nacheinander folgenden Erscheinungen bas Allgemeine vom Besonderen. Aus ben verschiedenen Erscheinungen unseres Gesichtes zum Beifpiel abstrahieren wir ben allgemeinen Begriff bes Sehens überhaupt und unterscheiben ihn als Sehkraft von ben besonderen Gegenständen oder Stoffen des Gesichtes. finnlicher Bielfältigkeit entwickeln wir mittels ber Vernunft bas Allgemeine. Das Allgemeine mannigfaltiger Waffererscheinungen, bas ift bie vom Stoffe bes Waffers unterschiedene Bafferfraft. Wenn ftofflich verschiedene Bebel gleicher Länge dieselbe Rraft besiten, ift es mohlaugenscheinlich, daß hier die Kraft nur soweit vom Stoffe verschieden ift, als fie bas Gemeinschaftliche verschiebener Stoffe barftellt. Das Pferd zieht nicht ohne Rraft und die Rraft zieht nicht ohne Bferd. In der Tat, in der Braris ist das Bferd die Rraft, ist die Kraft das Pferd. Aber bennoch mogen wir die Zugfraft von anderen Eigenschaften bes Pferdes als etwas

Apartes unterscheiben, oder mögen das Gemeinschaftliche verschiebener Pferdeleistungen als allgemeine Pferdekraft abstrennen, ohne uns deshalb einer anderen Hypothese schulbig zu machen, als wenn wir die Sonne von der Erde untersscheiden; obgleich in der Tat die Sonne nicht ohne Erde, die Erde nicht ohne Sonne ist.

Die Sinnlichkeit ift uns nur durch bas Bewußtsein gegeben, aber bas Bewußtsein fett bennoch bie Sinnlichkeit Die Natur, je nachbem wir sie, vom Standpunkt bes Bewußtseins, als bedingungslose Einheit ober, vom Standpunkt der Sinnlichkeit, als unbedingte Manniafaltigkeit gelten laffen, ift grenzenlos vereint und grenzenlos getrennt. Wahr ift beibes: Einheit und Vielheit, doch jedes nur unter gemiffen Voraussetzungen, relativ. Es kommt barauf an, ob wir vom Standpunkt bes Allgemeinen ober bes Besonderen, ob wir mit geiftigen ober mit förperlichen Augen Mit geistigen Augen gesehen, ift ber Stoff umschauen. Kraft. Mit körperlichen Augen gesehen, ift die Kraft Stoff. Der abstratte Stoff ift Rraft, die konkrete Rraft ift Stoff. Stoffe find Gegenstände ber Band, ber Pragis. Rrafte find Gegenstände ber Erfenntnis, ber Wiffenschaft.

Die Wissenschaft ift nicht beschränkt auf die sogenannte wissenschaftliche Welt. Sie reicht über alle besonderen Klassen hinaus, gehört dem Leben in seiner ganzen Breite und Tiese. Die Wissenschaft gehört dem denkenden Menschen übershaupt. So auch die Trennung zwischen Kraft und Stoss. Nur die stumpssinnigste Leidenschaft kann sie praktisch verkennen. Der Geizhals, der Geld anhäuft ohne seinen Lebensprozeß zu bereichern, vergißt, daß die vom Stosse verschiedene Kraft des Geldes das wertvolle Element ist; er vergißt, daß nicht der Reichtum als solcher, nicht die schlechte silberne Materie, sondern ihr geistiger Gehalt, die ihr inswohnende Fähigkeit Lebensmittel zu kausen, es ist, was das Streben nach ihrem Besitz vernünftig macht. Jede wissenschaftliche Praxis, das heißt jedes Tun, welches mit vorauszes, kopfatbeit.

Digitized by Google

bestimmtem Ersolge, mit durchschauten Stoffen agiert, bezeugt, daß die Trennung von Stoff und Kraft, wenn auch mit dem Gedanken vollzogen, also ein Gedankending, doch deshalb keine leere Phantasie, keine Hypothese, sondern eine sehr wesentliche Idee ist. Wenn der Landmann sein Feld düngt, geht er insofern mit reiner Düngkraft um, als es gleichgültig ist, in welchem Stoffe, ob in Kuhmist, Knochenmehl oder Guano sie sich verkörpert. Beim Abwägen eines Warendallens wird nicht der Stoff der Gewichtsstück, nicht das Gisen, Kupser oder der Stein, sondern die Schwerkraft pfundweise gehandhabt.

Mlerdings, keine Kraft ohne Stoff, kein Stoff ohne Kraft. Kraftlose Stoffe und stofflose Kräfte sind Undinge. Wenn idealistische Natursorscher an ein immaterielles Dasein von Kräften glauben, welche gleichsam im Stoffe ihren Spuktreiben, die wir nicht sehen, nicht sinnlich wahrnehmen und dennoch glauben sollen, so sind es in diesem Punkte eben keine Natursorscher, sondern Spekulanten, das heißt Geisterseher. Doch ebenso kopslos ist andererseits das Wort des Materialisten, das die intellektuelle Scheidung zwischen Kraft und Stoff eine Hypothese nennt.

Damit biese Scheidung nach Verdienst gewürdigt sei, damit unser Bewußtsein die Kraft weder spiritualistisch versstücktigt, noch materialistisch verleugnet, sondern wissenschaftlich begreift, dürsen wir nur das Unterscheidungsvermögen überhaupt oder an sich begreisen, das heißt seine abstrakte Form erkennen. Der Intellekt kann nicht ohne sinnliches Material operieren. Um zwischen Kraft und Stoss zu unterscheiden, müssen diese Dinge sinnlich gegeben, müssen erfahren sein. Auf Grund der Erfahrung nennen wir den Stoss frästig, die Kraft stosslich. Das zu begreisende sinnliche Objekt ist also ein Kraftstoss, und da nun alle Objekt in ihrer leiblichen Wirklichkeit Kraftstosse sind, besteht die Unterscheidung, welche das Unterscheidungsvermögen daran vollbringt, in der allgemeinen Art und Weise der Kopfarbeit,

in der Entwicklung des Allgemeinen aus dem Besonderen. Der Unterschied zwischen Kraft und Stoff summiert sich unter den allgemeinen Unterschied des Konkreten und Abstrakten. Den Wert dieser Unterscheidung absprechen, heißt also den Wert der Unterscheidung, des Intellektes überhaupt verkennen.

Benennen wir die sinnlichen Erscheinungen Kräfte des allgemeinen Stoffes, so ist dieser einheitliche Stoff nichts weiter, als die abstrakte Allgemeinheit. Verstehen wir unter der Sinnlichkeit die verschiedenen Stoffe, so ist das Allgemeine, welches die Verschiedenheit inbegreift, beherrscht oder durchzieht, die das Besondere erwirkende Kraft. Ob Kraft, ob Stoff genannt, das Unsinnliche, das, was die Wissenschaft nicht mit den Händen, sondern mit dem Kopfe such, das Wesenhafte, Ursächliche, Ideale, höhere Geistige ist die Allgemeinheit, welche das Besondere umfaßt.

## "Praktische Vernunft" oder Moral.

#### a) Das Beife, Bernünftige.

Die begriffene Methode bes Wiffens, das Verständnis bes Geiftes ift bestimmt, die Probleme der Religion und Philosophie alle zu lösen, die großen ober allgemeinen Unerklärlichkeiten gründlichst zu erklären und somit die Forschung ihrem Beruf, der Erkenntnis empirischer Detailverhältniffe gang und ungeteilt zurückzugeben. wir als Gesetz ber Vernunft, daß sie zu ihrer Betätigung finnliches Material voraussett, einer Urfache bedarf, fo wird damit die Frage nach der ersten oder allgemeinen Ursache überflüssig. Die menschliche Vernunft ist bann als erste und lette, als schließliche Ursache aller besonderen Ursachen erkannt. Verstehen wir als Geset, daß die Vernunft zu ihrer Tätigkeit notwendig Gegebenes, einen Anfang bedarf, mit dem sie anfängt, so muß die Frage nach dem ersten Anfang geistlos werden. Verstehen wir, daß die Vernunft abstrafte Einheiten aus fonkreten Mannigfaltigkeiten entwickelt, daß sie die Wahrheit aus Erscheinungen, die Substanz aus Accidenzen konstruiert, alles nur als Teil eines Banzen, als Individuum einer Gattung, als Eigenschaft einer Sache gewahr wird, bann muß wohl bie Frage nach dem "Dinge an fich", nach einem Realen, welches felbftändig den Erscheinungen zu Grunde liegt, zu einer unerquicklichen Frage werden. Kurz, das Verständnis von der Unfelbständigkeit ber Vernunft läßt uns das Begehr nach felbständiger Erkenntnis als unvernünftig erkennen.

Wenn auch nun die Hauptangelegenheiten der Metaphyfit, die Ursache aller Ursachen, der Anfang der Anfänge, das

Wesen ber Dinge, unserer heutigen Wissenschaft wenig Quaftion machen, wenn auch die Bedürfniffe der Gegenwart über die Spekulation mächtig geworden find, so reicht diese prattifche Befeitigung boch nicht aus zur Auflösung ihrer Konsequenzen. So lange es nicht als ein theoretisches Geset verstanden ift, daß die Vernunft in jeder Praxis ein finnlich gegebenes Objekt bedarf, wird man das objektlose Denken, diese Unart der spekulativen Philosophie, welche Erkenntnisse ohne Begattung mit einem sinnlichen Gegenftand erzeugen will, niemals unterlassen können. Unsere Naturforscher zeigen uns das sehr deutlich, sobald sie von ihren handgreiflichen an abstrakte Gegenstände gelangen. Der Bank in Fragen ber Lebensweisheit, ber Sittlichkeit, ber Streit über das Weise, Bute, Rechte, Schlechte zeigt, daß man hier an der Grenze wissenschaftlicher Einhelligkeit angekommen. Die exakteften Forscher verlassen im sozialen Leben täglich ihre induktive Methode und verirren sich in philosophische Spekulation. Wie in der Physik an unfinnliche physikalische Wahrheiten, an "Dinge an sich", so glaubt man hier an bas Vernünftige, Weise, Rechte, Schlechte, "an fich", an absolute Lebensverhältnisse, bas heißt an unbedingte Bedingungen. Hier gilt es das gewonnene Resultat, die Kritik der reinen Vernunft in Anwendung zu bringen.

Indem wir das Bewußtsein, das Sein des Wissens, die geistige Tätigkeit (nach ihrer allgemeinen Form) als Entwicklung des Allgemeinen aus dem Besonderen erkannten, ist es Umschreidung, wenn wir sagen, die Vernunst entwickli ihre Erkenntnisse aus Gegensähen. Unter gegebenen Erscheinungen von verschiedenem Umfang und verschiedener Dauer, das Sein am Schein und den Schein am Sein zu kennen; unter Bedürfnissen von verschiedener Vringlichkeit, das Wesentliche, Notwendige durch minder Vringliches, und umgekehrt das Unwesentliche mittels des Notwendigen zu unterscheiden; innerhalb verschiedener Größen das Große am Kleinen und das Kleine am Großen, kurz, die Gegens

fähe ber Welt aneinander zu messen, burch Auseinanderssehung zu vereinbaren, ist das Wesen des Geistes. Der Sprachgebrauch nennt instinktiv erkennen auch ermessen. Messen benötigt einen gegebenen Maßstab. So wenig wir Objekte zu kennen vermögen, welche "an sich" groß oder klein, hart oder weich, klar oder trüb sind, so wahr diese Prädikate Verhältnisse bezeichnen, so nötig sie einen Maßstad voraußsehen, aus Grund dessen die Vestimmung statt hat, so nötig bedarf die Vernunft einen Maßstad zur Ersmittlung des Vernünstigen.

Wenn wir Sandlungen, Ginrichtungen, Begriffe, Maximen anderer Zeiten, Bölfer ober Berfonen unvernünftig finden, rührt das einfach aus der Anlegung eines verkehrten Maßftabs, weil man von den Boraussekungen, von den Berbältnissen absieht, auf Grund beren die fremde Vernünftigkeit von der eigenen differiert. Wo die Menschen in ihrem geistigen Ermessen, wo sie in ihren Erkenntnissen außeinandergehen, verhalten sie sich gegeneinander, wie die Thermometer von Reaumur und Celfius, wovon bas eine ben Siedepunkt mit 80 bezeichnet, mährend das andere ihn 100 Ein verschiedener Maßstab ift die Ursache eines verschiedenen Resultats. Auf sogenanntem moralischen Gebiet fehlt jene wissenschaftliche Einhelligkeit, deren wir uns in physischen Materien erfreuen, weil uns dort der einhellige Maßstab fehlt, über welchen sich die Naturwissenschaft längst verständigt hat. Das Vernünftige, Gute, Rechte u. f. w. will man ohne Erfahrung, ohne Beihilfe ber Empirie, spekulativ erkennen. Die Spekulation will die Ursache aller Urfachen, die maßlose Urfache; die Wahrheit "an sich", bie voraussegungslose, maßlose Wahrheit; bas maßlos Gute, maßlos Vernünftige u f. w. Maßlosigkeit ift das Prinzip ber Spefulation, unbeschränfte Berfahrenheit, bas heißt Mißhelligkeit ihre Praxis. Wenn die Angehörigen irgend einer positiven Religion in Betreff ihrer Moral einig gehen, so haben sie bas bem positiven Magstab zu banken, welchen Dogmen, Lehren und Gebote ihrer Vernunft an die Hand geben. Wenn wir andererseits aus reiner Vernunft erstennen wollen, wird sich die Abhängigkeit derselben von irgend einem Maßstab durch unreine, das heißt individuelle Erkenntnisse beweisen.

Maß der Wahrheit oder Wiffenschaft überhaupt ift die Sinnlichkeit. Das Mag der physischen Wahrheiten find die Erscheinungen der Außenwelt, Maß der moralischen Wahrbeit ift der bedürfnisreiche Mensch. Die Sandlungsweise bes Menschen ift ihm burch sein Bebürfnis gegeben. Durft lehrt trinken. Not lehrt beten. Das Bedürfnis lebt im Süben füblich, im Norben nördlich, beherrscht Zeit und Raum, Bölfer und Individuen, heißt den Wilben jagen, und den Gourmand schlemmen. Das menschliche Bedürfnis gibt ber Vernunft das Mag zur Ermeffung bes Guten, Rechten, Schlechten, Bernünftigen u. f. w. unserem Bedürfnis entspricht, ift aut, das Widersprechende Das leibliche Gefühl des Menschen ift bas Objekt der Moralbestimmung, das Objekt der "praktischen Bernunft". Auf die widerspruchsvolle Berschiedenheit menschlicher Bedürfnisse gründet sich die widerspruchsvolle Verschiedenheit moralischer Bestimmungen. Weil der feudale Runftbürger in der beschränkten und der moderne Industrieritter in der freien Konkurrenz prosperiert, weil sich die Interessen widersprechen, widersprechen sich die Anschauungen, und es findet der eine mit Recht dieselbe Inftitution vernünftig, welche bem anderen unvernünftig ift. Vernunft einer Verfönlichkeit rein aus sich das Vernünftige schlechthin zu bestimmen versucht, kann sie nicht anders, als ihre Person zum Maß der allgemeinen Menschheit machen. Wenn man der Vernunft das Vermögen zuspricht, in sich selbst die Quelle der moralischen Wahrheit zu besitzen, verfällt man in den spekulativen Jrrtum, ohne Sinnlichkeit, ohne Objekt Erkenntnisse produzieren zu wollen. Aus demfelben Frrtum geht die Anschauung hervor, welche die Bernunft dem Menschen als Autorität über ordnet, welche verslangt, daß sich der Mensch den Forderungen der Vernunft unterwerse. Sie macht den Menschen zu einem Attribut der Vernunft, während in der Tat die Vernunft umgekehrt Attribut des Menschen ist.

Die Frage, ob der Mensch von der Vernunft oder die Vernunft vom Menschen abhängt, ift ber Frage gleich, ob ber Bürger für ben Staat ober ber Staat für ben Bürger ba ift. In letter höchfter Inftanz hat ber Bürger bas Brimat, modifiziert sich ber Staat nach bem Bedürfnis bes Sind einmal aber die höchsten dominierenden Interessen zu staatlicher Autorität gelangt, bann allerbings wird nachträglich ber Bürger vom Staate abhängig. anderen Worten heißt das: Der Mensch läßt fich in Nebenbingen von der Hauptsache beherrschen. Er bringt bem Großen, Ganzen, Allgemeinen bas minder Bedeutsame, Rleine, Bartikuläre zum Opfer: er subordiniert dem wesent= lichen notwendigen Bedürfnis das luxurioje Gelüft. Es ift nicht die Vernunft überhaupt, sondern die Vernunft eines gebrechlichen Rörpers ober einer beschränkten Börfe, welche ben Freuden der Ausschweifung entsagen lehrt zu gunften bes allgemeinen Beils. Sinnliche Bedürfnisse sind bas Material, aus welchem die Vernunft moralische Wahrheiten anfertigt. Unter sinnlich gegebenen Bedürfnissen von verschiedener Dringlichkeit ober verschiedenem Umfang bas Befentliche, Bahre vom Individuellen zu scheiben, Ent= widlung bes Allgemeinen ift bie Aufgabe ber Ber= nunft. Der Unterschied zwischen bem scheinbar und mahrhaft Vernünftigen reduziert sich auf ben Unterschied zwischen bem Besonderen und Allgemeinen.

Wir erinnern uns, daß die Vernunft, um zu sein, um zu wirken, um überhaupt erkennen zu können, Sinnlichkeit voraussett, einen gegebenen Gegenstand bedarf, der erskannt wird. Sein ift Bedingung oder Voraussetzung der Erkenntnis überhaupt. Wie die Aufgabe der Physik die

Erkenntnis des mahren, so ift die Aufgabe der Beisheit bie Erkenntnis des vernünftigen Seins. überhaupt hat bie Vernunft zu erkennen was ist, als Physik was mahr, als Weisheit mas vernünftig ift. Wie wahr mit allgemein, so übersett sich vernünftig mit zweckmäßig, so daß mahr= haft vernünftig soviel wie allgemein zwedmäßig beißt. Wir saben vorhin, daß eine Erscheinung der Sinnlichkeit nicht wahr "an sich", sondern nur relativ wahr, nur wahr ober allgemein genannt ift mit Bezug auf andere Erscheinungen von geringerer Allgemeinheit. So kann auch im menschlichen Leben eine Handlungsweise nicht vernünftig oder zweckmäßig "an sich" sein — sie kann zweckmäßig nur beißen mit Bezug auf eine andere Handlungsweise, welche benfelben Amed in minder zweckmäßiger, das heißt un= zweckmäßiger Art erftrebt. Wie das Wahre, das Allgemeine bie Beziehung auf ein besonderes Objekt, auf ein gegebenes Quantum der Erscheinung, bestimmte Grenzen unterstellt, innerhalb beren es wahr ober allgemein ift, so sett bas Vernünftige ober Zweckmäßige gegebene Verhältniffe voraus, innerhalb beren es vernünftig ober zweckmäßig fein kann. Das Wort expliziert fich felbst: Der Zweck ift bas Maß bes Zweckmäßigen. Nur auf Grund eines gegebenen Zweckes läßt sich das Zweckmäßige bestimmen. Ist erft der Zweck gegeben, bann heißt die Handlungsweise, welche benselben am weitesten, breitesten, allgemeinsten verwirklicht, die vernünftige, ber gegenüber jebe minber zwedmäßige Weise unvernünftig wird.

Auf Grund des bei Analyse der reinen Vernunft ents wickelten Gesetzs, daß alles Erkennen, alles Denken sich auf ein sinnliches Objekt, auf ein Quantum der Sinnlichkeit dezieht, ist es offendar, daß alles, was unser Unterscheidungszvermögen unterscheidet, ein Quantum ist, daß also alle Unterschiede, nur quantitativ, nicht absolut, nur graduell, nicht wesenhaft sind. Auch der Unterschied zwischen Unvernunft und Vernunft, daß heißt zwischen dem momentan

ober individuell Vernünftigen und dem Vernünftigen schlechtshin, ift, wie aller Unterschied, rein quantitativ, so also, daß alle Unvernünftigkeit bedingt vernünftig und nur daß unsbedingt Vernünftige unvernünftig ift.

Verstehen wir, daß Erkennen überhaupt ein äußerliches Objekt, ein äußerliches Maß benötigt, bann werden wir abstehen, das maßlos Vernünftige ober das Vernünftige schlechthin erkennen zu wollen. Wir werden uns bescheiben muffen, wie überhaupt, so auch das Vernünftige im Befonberen aufzusuchen. Bon ber bestimmten Formulierung ber Aufgabe, von der genauen Abgrenzung des sinnlichen Quantums, mas erkannt werben foll, hängt bas bestimmte, genaue, sichere, einhellige Resultat ber Erkenntnis ab. Ift ber Moment, die Person, die Klasse, das Volk gegeben und bamit zugleich das wesentliche Bedürfnis, der allgemeine, dominierende Aweck, dann kann das Vernünftige ober Aweckmäßige nicht mehr fraglich sein. Wohl vermögen wir auch gang allgemein menfchliche Bernünftigkeiten zu tennen, aber unter der Voraussetzung, daß uns auch die allae= meine Menschheit und fein befonderer Teil zum Magftab bient. Die Wiffenschaft vermag nicht nur den körperlichen Bau eines besonderen Individuums, sondern auch den allgemeinen Typus des menschlichen Körpers zu erkennen, aber bas auch nur unter ber Bedingung, daß sie dem Erkenntnisvermögen kein individuelles, sondern ein allgemeines Material unterbreitet. Wenn die Naturwiffenschaft die gesamte Menschheit in vier ober fünf Raffen teilt, gleichsam ihr physiognomisches Gesetz aufstellt, in der Wirklichkeit bann später noch Bersonen oder Volksftämmen begegnet, welche fich durch ihre feltenen Eigenschaften in keiner bestimmten Fraktion unterbringen lassen, so ist boch das Dasein dieser Ausnahme kein Berbrechen wider die physische Weltordnung, sondern nur ein Beweis von der Mangelhaftigkeit unferer wiffenschaftlichen Einteilung. Wenn dagegen die herrschende Anschauung irgend eine Handlungsweise allgemein vernünftig ober unvernünftig heißt und dann im Leben auf Widerspruch stößt, glaubt sie sich die Arbeit der Erkenntnis sparen zu können, indem sie dem Gegner das Bürgerrecht in der sittlichen Weltordnung abspricht. Statt sich durch das Dasein widersprechender Instanzen von der beschränkten Gültigkeit der Regel zu überzeugen, erkauft man dieser, durch Außerachtsetzung des Widerspruchs eine wohlseile Absolutheit. Es ist das ein dogmatisches Absprechen, eine negative Praxis, welche das Objekt als ungehörig ignoriert, aber kein positives Erkennen, kein einsichtsvolles Wissen, das eben durch Vermittlung der Widersprüche sich dokumentiert.

Fordert demnach unsere Aufgabe die Ermittlung des Menschlich-Vernünftigen schlechthin, so verdienen ein solches Bradifat nur Sandlungsweisen, welche ohne Ausnahme allen Menschen, zu allen Zeiten und unter allen Berhältniffen zweckmäßig find - folglich widerspruchlose und insofern nichtssagende, unbestimmte Allgemeinheiten. Dag physisch bas Bange größer ift als ber Teil, daß moralisch das Gute dem Schlechten vorzuziehen, sind folche allgemeine, deshalb bedeutungslose, unpraktische Renntnisse. Der Gegenstand ber Vernunft ist bas Allgemeine, aber — das Allgemeine eines besonderen Gegenstandes. Die praktizierende Vernunft hat es mit dem Ginzelnen, Besonderen zu tun, mit dem Gegensak des Allgemeinen, mit bestimmten, besonderen Renntnissen. In der Physik zu kennen, was Ganzes und was Teil, unterstellt gegebene Erscheinungen oder Objekte. Was moralisch das vorziehbare Gute und was bas Schlechte fei, fest zu seiner Ermittlung ein beftimmtes, gegebenes, spezielles Quantum menschlicher Bedürfnisse voraus. Die allgemeine Vernunft, samt ihren allgemeinen ewigen Wahrheiten ift ein Hirngespinft der Unwissenheit, welches das Recht der Individualität in heillose Fesseln knebelt. Die wirkliche, mahre Vernunft ift individuell, kann nur individuelle Erkenntnisse zeugen, die nicht weiter allgemein sind, als ihnen ein allgemeines

Material unterliegt. Vernünftig im allgemeinen ift nur bas, was jede Vernunft anerkennt. Wenn die Vernunft einer Zeit, Klasse oder Person vernünftig heißt, wovon anderwärts das Gegenteil anerkannt ist, wenn der russische Abelige die Leibeigenschaft und der englische Bourgeois die Freiheit seines Arbeiters eine vernünstige Institution nennt, so ist etwa keine von beiden schlechthin, sondern jede nur relativ, nur in ihrem mehr oder minder beschränkten Kreise vernünstig.

Daß hiermit der hohen Bedeutung unserer Vernunft nicht widersprochen ift, durfte eine überfluffige Verficherung fein. Wenn die Vernunft auch die Gegenstände spekulativer Forschung, die Objekte der moralischen Welt, das Wahre, Schöne, Rechte, Schlechte, Vernünftige u. f. w. nicht absolut, nicht selbständig zu entbeden vermag, so wird sie boch mit Hilfe finnlich gegebener Verhältnisse, relativ, Allgemeines und Besonderes, Sein und Schein, notwendige Bedürfnisse und luguriofe Gelüfte wohl zu unterscheiden wiffen. wenn wir den Glauben an das Vernünftige an sich ablegen, und infolgebeffen keine abfoluten Friedensfreunde find, mögen wir doch ben Krieg mit Bezug auf die friedlichen Interessen unserer Zeit ober Bürgerschaft ein heilloses übel nennen. Erft wenn wir die vergebliche Entbeckungsreise nach der Wahrheit überhaupt einstellen, werden wir bas räumlich und zeitlich Wahre zu finden wiffen. Gerade das Bewußtsein von der nur relativen Gültigkeit unserer Erkenntniffe ift ber fraftigfte Bebel bes Fortschritts. Die Gläubigen der absoluten Wahrheit besitzen in ihrer Anschauung das monotone Schema ehrbarer Menschen und vernünftiger Einrichtungen. Sie widerseken sich beshalb allen menschlichen und geschichtlichen Formen, welche ihrer Norm nicht passen und die doch die Wirklichkeit ohne Rückficht auf ihren Kopf hervorbringt. Die absolute Wahrheit ift der Urgrund der Intoleranz. Umgekehrt geht die Toleranz aus dem Bewußtsein von der beschränkten Gultiakeit "ewiger

Wahrheiten" hervor. Das Verständnis der reinen Vernunft das heißt Einsicht in die allgemeine Abhängigkeit des Geistes ist der wahre Weg zur praktischen Vernunft.

### b) Das sittlich Rechte.

Dem Wesen nach beschränkt sich unsere Arbeit auf ben Nachweis, daß reine Vernunft ein Unding ift, daß die Bernunft Inbegriff der einzelnen Erkenntnisakte ift, welche nur vermeintlich reine, das heißt allgemeine, tatfächlich aber und notwendig immer nur praftische, das heißt besondere Erkenntnisse inbeareift. Wir betrachteten die Philosophie, die vorgebliche Wiffenschaft reiner oder absoluter Erkenntniffe. Ihr Zweck erweift fich eitel, infofern die philosophische Entwicklung einen fortwährenden Enttäuschungsatt barftellt, wo die unbedingten oder absoluten Systeme sich als räumlich und zeitlich bedingt erweisen. Unsere Darstellung hat die relative Bedeutung ewiger Wahrheiten gezeigt. fannten die Vernunft von der Sinnlichkeit abhängig, erfannten bestimmte Grenzen als notwendige Bedingung ber Wahrheit überhaupt. In speziellem Bezug auf Lebensweisheit sahen wir die gewonnene Wiffenschaft des "reinen" Erkenntnisvermögens praktisch bestätigt, durch die Abhängigfeit des Weisen oder Vernünftigen von sinnlich gegebenen Berhälniffen. Bringen wir diese Theorie ferner bei ber Moral in engerem Sinne in Anwendung, so muß sich auch bier. wo das Rechte und Schlechte streitbar ift, durch die wissenschaftliche Methode wissenschaftliche Einhelligkeit erreichen laffen.

Die heidnische Moral ist eine andere als die christliche. Die seudale Moral unterscheidet sich von der modern bürger-lichen, wie Tapserseit und Zahlungsfähigkeit. Kurz, daß die verschiedenen Zeiten und verschiedenen Bölker verschiedener Woral sind, bedarf keiner Aussührung en detail. Es gilt diesen Wechsel als notwendig begreisen, als Vorzug der menschlichen Gattung, als geschichtliche Entwicklung, und

fomit den Glauben an die "ewige Wahrheit", wofür jedesmal die herrschende Klasse ihre eigennützigen Gebote ausgibt, umzutauschen gegen die Wiffenschaft, daß bas Recht überhaupt ein purer Begriff ift, ben wir vermöge ber Denkfraft ben verschiedenen einzelnen Rechten entnehmen. Das Recht im allgemeinen bebeutet nicht mehr und nicht minder, als jeder Gattunasname, als zum Beispiel der Ropf überhaupt. Jeder wirkliche Kopf ift ein aparter, entweder Menschen- ober Tierkopf, breit ober lang, schmal ober dick, das heißt eigen oder individuell geartet. Aber jeder aparte Kopf hat doch wieder allgemeine Gigenschaften, Gigenschaften, welche allen Röpfen übereinftimmend angehören, jum Beispiel des Körpers Oberhaupt zu sein. Ja, jeder Ropf hat so viel Gemeines wie Apartes, nicht mehr eigen als kommun. Das Denkvermögen entnimmt den einzelnen, wirklichen Röpfen bas Allgemeine und verschafft sich so ben Begriff bes Ropfes, bas ift ben Ropf überhaupt. Wie der Ropf überhaupt bas Gemeinschaftliche aller Köpfe, so bedeutet das Recht überhaupt das Gemeinschaftliche aller Rechte. Beides sind Begriffe und feine Dinge.

Jebes wirkliche Recht ift ein besonderes, recht nur unter gewissen Umständen, für gewisse Zeiten, diesem oder jenem Bolke. "Du sollst nicht töten", ist Recht im Frieden, unsrecht im Kriege; recht für die Majorität unserer Gesellschaft, welche ihrem dominierenden Bedürsnis die Mucken der Leibenschaft geopsert wissen will, doch unrecht dem Wilden, der nicht soweit gekommen ein, friedliches geselliges Leben zu schähen, der deshalb das angeführte Recht als unrechte Beschränkung seiner Freiheit empsindet. Für die Lebenssliede ist der Mord ein schimpflicher Greuel, für die Rache ein köstliches Labsal. So ist der Raub dem Räuber recht und dem Beraubten unrecht. Bon einem Unrecht überhaupt kann dabei nur in einem relativen Sinne die Rede sein. Die Handlung ist nur soweit allgemein unrecht, als sie allgemein mißliedig ist. Sie ist der großen Mehrzahl uns

recht, weil unsere Generation mehr Interesse am bürgerlichen Handel und Wandel, als an den Abenteuern der Heerstraße hat.

Wollte ein Geset, eine Lehre, eine Handlung absolut recht, recht überhaupt sein, so müßte sie dem Wohle aller Menschen, unter allen Verhältniffen, zu allen Zeiten entsprechen. Dieses Wohl ist jedoch so verschieden, wie die Menschen, ihre Umftanbe und die Zeit. Was mir gut, ift einem anderen schlimm, was in der Regel wohl, tut ausnahmsweise leid; was einer Reit frommt, hemmt eine andere. Das Gefet, welches Unfpruch barauf machen wollte, Recht überhaupt zu sein, dürfte nie und niemanden widersprechen. Reine Moral, keine Pflicht, kein kategorischer Imperativ, keine Ibee bes Guten vermag ben Menschen zu lehren, mas gut, mas bose, mas recht, was unrecht sei. Gut ift, was unserem Bedürfnis entspricht, bose, was ihm widerspricht. Aber was ist wohl aut überhaupt? Alles und nichts! Nicht das gerade Holz ift gut, nicht das frumme. Reines ift gut, und jedes ift gut — da wo ich sein bedarf. Und wir bedürfen alles, gewinnen jedem Dinge eine gute Seite ab. Wir find nicht beschränkt auf bies ober jenes. Wir find unbeschränkt, universell, allbedürftig. Deshalb find unsere Interessen unzählbar, unfagbar, beshalb ift jedes Gefet ungenügend, weil es immer nur ein besonderes Wohl, ein einzelnes Interesse im Sinne hat, deshalb ift kein Recht recht, ober auch alle Rechte: du follft toten und bu follft nicht toten.

Der Unterschied zwischen guten und bösen, rechten und schlechten Bedürfnissen sindet, wie Wahrheit und Irrtum, wie Vernunft und Unvernunft, seine Auflösung in dem Unterschied des Besonderen und Allgemeinen. Die Vernunft vermag aus sich sowenig positive Rechte, absolut moralische Maximen zu entdecken, wie irgend eine andere spekulative Wahrheit. Erst wenn ihr sinnliches Material gegeben ist, wird sie der Zahl nach das Allgemeine und Besondere, dem Grade nach das Wesentliche und Unwesentliche zu ermessen

wissen. Die Erkenntnis des Rechten oder Moralischen will. wie die Erkenntnis überhaupt, das Allgemeine. Aber bas Allgemeine ift nur möglich innerhalb gesetzter Schranken, als das Allgemeine eines befonderen, gegebenen, sinnlichen Objektes. Wenn man irgend eine Maxime, irgend ein Gefet ober Recht, zu Recht "an sich", zu Recht überhaupt ober im Allgemeinen macht, so vergißt man diese notwendige Beschränkung. Das Recht im allgemeinen ift zunächst ein leerer Begriff, ber erft einen vagen Inhalt gewinnt, wenn er als Recht bes Menschen im allgemeinen erfaßt wird. Die Moral, die Bestimmung des Rechten hat jedoch einen praktischen Aweck. Lassen wir nun das allgemein menschliche, das widerspruchslose Recht für moralisches Recht gelten, so wird notwendig der praktische Zweck verfehlt. Eine Tat oder Handlungsweise, welche allgemein, das heißt überall recht ift, empfiehlt sich felbst, bedarf deshalb keiner gesetlichen Vorschrift. Nur das beterminierte, beftimmten Bersonen, Rlaffen, Bölfern, beftimmten Zeiten und Umftänden angepaßte Gefet hat praftischen Wert und ift um so praktischer, je begrenzter, bestimmter, präziser, je weniger allgemein es ift.

Das allgemeinste, weitest anerkannte Recht ober Bebürsnis ist seiner Qualität nach nicht rechtlicher, nicht besser ober wertvoller als das kleinste Recht eines Augenblicks, als das momentane Bedürsnis einer Persönlichkeit. Ob wir auch die Sonne hunderte oder tausende Meilen groß wissen, sind wir dennoch frei, sie tellergroß zu sehen. Ob wir auch ein Gebot der Moral theoretisch oder im allgemeinen als gut und heilig anerkennen, sind wir doch in der Praxis frei, dasselbe momentan, stellenweise, individuell als schlecht und nichsnutzig zu verwersen. Auch das hehrste, heiligste allgemeinste Recht gilt nur innerhalb gesetzer Schranken, und innerhalb gesetzer Schranken ist auch das krasseste Aurecht gültiges Recht. Wohl besteht ein ewiger Unterschied zwischen verweintlichen und wahren

Interessen, zwischen passion und raison, zwischen wesentlichen, dominierenden, allgemeinen, anzuerkennenden Bedürsnissen und Neigungen und zufälligen untergeordneten, besonderen Gelüsten. Aber dieser Unterschied begründet keine zwei getrennten Welten, eine Welt des Guten und eine andere Welt des Bösen. Der Unterschied ist kein positiver, allgemeiner, beständiger, absoluter, sondern gilt nur relativ. Er richtet sich wie der Unterschied von schön und häßlich, nach der Individualität deszenigen, der da unterscheidet. Was hier ein wahres, gebotenes Bedürsnis, ist dort eine sekundäre, untergeordnete, verwersliche Neigung.

Die Moral ist ber summarische Inbegriff ber verschiedensten einander widersprechenden sittelichen Gesete, welche den gemeinschaftlichen Zweckhaben, die Handlungsweise des Menschen gegen sich und andere derart zu regeln, daß bei der Gegenwart auch die Zukunft, neben dem einen das andere, neben dem Individuum auch die Gattung bedacht sei. Der einzelne Mensch sindet sich mangelhaft, unzulänglich, beschränkt. Er besdarf zu seiner Ergänzung des andern, der Gesellschaft und muß also, um zu leben, leben lassen. Die Rücksichten, welche aus dieser gegenseitigen Bedürftigkeit hervorgehen, sind es, was sich mit einem Worte Moral nennt.

Die Unzulänglichkeit bes einzelnen, das Bedürfnis der Genossenschaft ist Grund oder Ursache der Berücksichtigung des nächsten, der Moral. So notwendig nun der Träger dieses Bedürfnisses, so notwendig der Mensch immer individuell ist, so notwendig ist auch das Bedürfnis ein individuelles, dalb mehr und dalb minder intensiv. So notwendig der nächste verschieden ist, so notwendig sind die ersorderlichen Kücksichten verschieden. Dem konkreten Menschen gehört eine konkrete Moral. So abstrakt und inhaltselos wie die allgemeine Menschheit, so abstrakt und inhaltselos wie die allgemeine

Digitized by Google

los ift auch die allgemeine Sittlichkeit, so unpraktisch und erfolglos sind auch die ethischen Gesetze, welche man aus dieser vagen Joee abzuleiten sucht. Der Mensch ist eine lebendige Persönlichkeit, die ihr Heil und ihren Zweck in sich selbst, zwischen sich und der Welt das Bedürsnis, das Interesse als Mittler hat, die keinem Gesetz, ohne Ausnahme, längeren und weiteren Gehorsam schuldet, als es diesem Interesse untertan ist. Die moralische Pflicht und Schuldigkeit eines Individuums geht nie über sein Interesse hinaus. Was aber darüber hinausgeht, das ist die materielle Macht des Allgemeinen über das Besondere.

Beftimmen wir als Aufgabe ber Vernunft die Ermittlung bes moralisch Rechten, so kann ein einhelliges, wissenschaftliches Resultat erzielt werben unter ber Bedinauna, daß wir uns vorher über die Bersonen ober Verhältnisse, über die Grenzen einigen, innerhalb beren bas allgemein Rechte zu bestimmen sei, dadurch also, daß wir keine Rechte an fich, sondern determinierte Rechte für bestimmte Voraussetzungen suchen, dadurch, daß wir die Aufgabe präzisieren. Die widerspruchsvolle Bestimmung der Moral, die mißhellige Lösung beruht auf bem Migverständnis ber Aufgabe. Ohne ein gegebenes Quantum der Sinnlichkeit, ohne begrenztes Material das Rechte suchen, ift ein Aft der Spekulation, welche überhaupt die Natur ohne Sinne erforschen zu können glaubt. In bem Begehr aus puren Erkenntnisakten ober pur aus der Vernunft eine positive Bestimmung der Moral zu erlangen, manifestiert sich ber philosophische Glaube an Erkenntnisse a priori.

"Es ift wahr", sagt Macaulay in seiner Geschichte Englands, wo er von dem Aufstand gegen die gesehlose und grausame Regierung James II. redet, "die Grenze zwischen der gerechten und ungerechten Auslehnung ist unmöglich genau zu bestimmen. Diese Unmöglichseit stammt aus der Natur des Unterschieds zwischen Recht und Unrecht und sindet sich in allen Teilen der Ethist wieder. Die gute Handlung ift von der schlechten nicht so genau zu unterscheiden, wie der Kreis vom Viereck. Es gibt eine Grenze, wo Tugend und Laster ineinander übergehen. Wer versmöchte wohl den Unterschied zwischen Mut und Verwegensheit, zwischen Vorsichtigkeit und Feigheit, zwischen Freisgebigkeit und Verschwendung genau zu markieren? Wer ist fähig zu bestimmen, wie weit die Gnade über das Versbrechen auszudehnen ist, wo sie aushört den Namen der Gnade zu verdienen und zur verderblichen Schwachheit wird?"

Die Unmöglichkeit ber genauen Bestimmung dieser Grenze ursacht nicht im Sinne Macaulays die Natur des Unterschiedes zwischen Recht und Unrecht, sondern die befangene Anschauung, welche an ein unbegrenztes Recht, an positive Tugenden und Laster glaubt, welche sich nicht zu der Einsicht erhoben hat, daß gut und brav, recht und schlecht immer nur einer Relation des Subjektes, das urteilt, gilt, und nicht dem Objekt an sich. Mut ist in den Augen des Borsichtigen Verwegenheit und Vorsicht in den Augen des Mutigen Feigheit. Die Aussehnung gegen eine bestehende Regierung ist immer nur den Ausständischen gerecht, den Angegriffenen immer unrecht. Keine Handlung kann recht überhaupt, absolut recht oder unrecht sein.

Dieselben Eigenschaften bes Menschen sind je nach Bebürfnis und Verwendung, je nach Zeit und Ort, bald gut, bald schlecht. Hier gilt Winkelzügigkeit, Lift und Verschlagenheit, dort Treue, Gradheit und Offenheit. Hier führt Barmherzigkeit und Milbe, dort rücksichtslose, blutige Strenge zum Zwecke und zur Wohlfahrt. Die Quantität, das mehr ober minder Heisame einer menschlichen Eigenschaft bestimmt den Unterschied zwischen Tugend und Lafter.

Nur insoweit die Vernunft das quantitative Rechtsein einer Eigenschaft, Vorschrift ober Handlung zu ermessen vermag, weiß sie Recht und Unrecht, Tugend und Laster zu scheiden. Kein kategorischer Imperativ, kein ethisches

Soll begründet das wirkliche praktische Recht, umgekehrt findet die Ethit ihre Begründung in dem wirklichen finnlichen Rechtsein. Der Vernunft überhaupt ist Freimutigfeit feine beffere Charaftereigenschaft als Berschlagenheit. Nur infofern die Freimutigkeit quantitativ, das heißt öfter, bäufiger, allgemeiner beffer bekommt als Verschlagenheit, ift erftere vorziehbar. Daraus erhellt, daß eine Wiffenschaft bes Rechten nur insoweit ber Braris zum Leitfaben bienen tann, als andererseits die Braris der Wiffenschaft zur Boraussetzung gedient hat. Die Wissenschaft kann die Braris nicht weiter belehren, als sie erstlich von der Praxis belehrt worden ift. Die Bernunft kann die Handlungsweise bes Menschen nicht im voraus bestimmen, weil sie bie Birklichkeit nur erfahren, nicht antizipieren kann, weil jeder Mensch, jede Situation neu, ursprünglich, original, nie dagewesen ift, weil sich die Möglichkeit der Vernunft auf bas Urteil a posteriori beschränkt.

Das Recht im allgemeinen ober das Recht an sich ift ein Recht ins Blaue hinein, ist ein spekulativer Bunsch. Das wissenschaftlich allgemeine Recht bedarf gegebener, sinnlicher Boraussetzungen, auf deren Grund die Bestimmung des Allgemeinen statt hat. Die Bissenschaft ist keine dogmatische Bersicherung, die da sagen könnte: Das oder das ist recht; weil es als Recht erkannt wird. Die Wissenschaft bedarf zu ihren Erkenntnissen einen äußerlichen Grund. Sie kann das Rechte nur erkennen, sofern es recht ist. Sein ist Material, Boraussetzung, Bedingung, Grund der Wissenschaft.

Aus dem Gesagten ergibt sich die Forderung, die Moral, statt spekulativ oder philosophisch, induktiv oder wissensichaftlich zu erforschen. Wir dürsen keine absolut, sondern nur relativ allgemeine Rechte zu kennen begehren, immer nur Rechte vorher bestimmter Voraussehungen als moralische Aufgabe der Bernunft bestimmen. So löst sich der Glaube an eine sittliche Weltordnung in das Bewußtsein der

menschlichen Freiheit auf. Die Erkenntnis der Vernunft, des Wissens oder der Wissenschaft schließt ein die Erskenntnis von der beschränkten Rechtsgültigkeit aller ethischen Maximen.

Was auf den Menschen den Eindruck des Heilvollen, Wertvollen, Göttlichen machte, stellte er im Tabernakel bes Glaubens als das hochwürdigfte Gut aus. Der Agypter die Rake und der Chrift die väterliche Vorsorge. So, als fein Bedürfnis ihn anfänglich zu Ordnung und Zucht anführte, begeifterte die Wohltat des Gesetzes ihn zu einer folch hohen Meinung von der adligen Herkunft besselben, baß er bas eigene Machwerk für göttliche Bescherung an-Die Erfindung der Mausfalle oder andere mohltätige Neuerungen verdrängten die Rate aus ihrer erhabenen Stellung. Wo ber Mensch sein eigener Berr wird, fich felber Schutz und Schirm, wo er felbst vorsieht, wird jede andere Vorsehung unnut, mit seiner Mündigkeit eine höhere Vormundschaft läftig. Der Mensch ift ein eiferfüchtiger Mensch! Rücksichtslos subordiniert er jegliches feinen Intereffen: Gott und Gebot! Mag fich nun eine Verordnung durch ihre treue Dienste eine noch so alte und wichtige Autorität erworben haben, neue, kontradiktorische Bedürfnisse begradieren die göttliche Instruktion zur menschlichen Satung, bas alte Recht zum frischen Unrecht. Einschüchterung mittels eremplarischer Strafe: Aug' um Auge, Bahn um Bahn, welche ber Bebräer als ben Schutzherrn moralischen Wandels gefalbt und geehrt hatte, bem kündigte der Chrift gang frivol den Respekt. Er hatte den Segen der Friedfertigkeit kennen lernen, brachte die ergebene Dulbung ins heilige Land, besetzte ben leeren Tabernakel mit der fanftmutigen Zumutung, auch die Linke noch hinzuhalten, wenn die Rechte Ohrfeigen fatt hat. unferer, dem Namen nach wohl chriftlichen, jedoch der Tat nach höchst antichristlichen Zeit, ift die verehrte Dulbung längst außer Braxis gekommen.

Wie jeder Glaube seinen besonderen Gott, so hat jede Reit ihr besonderes Recht. Soweit bleiben Religion und Moral mit der Verehrung ihres Heiligtums in Ordnung: aber arrogant werden die Gefellen, weil sie fich breiter machen als sie sind, weil sie, was zeitweise, was unter gewiffen Umftanden göttlich und recht, nun auch allen weiteren Berhältnissen als ein Unübertreffliches, Absolutes, Bermanentes aufbürden möchten, weil sie mit dem heilsamen Remedium ihrer individuellen Krankheit die Charlatanerie einer Universalmedizin treiben, weil fie übermutig ihre Berfunft vergeffen. Urfprünglich biktiert ein individuelles Beburfnis das Gefet, und bann foll ber allbedurftige Mensch auf bem schmalen Seile biefer Regel tanzen. Urfprünglich ift bas wirklich Gute recht, und bann soll nur bas gebotene Recht wirklich gut sein. Das ift bas Unerträgliche: bem etablierten Geset ift es nicht genug, biefer Beit, biefem Bolke ober Lande, dieser Rlaffe ober Rafte recht zu fein; es will alle Belt bominieren, will Recht überhaupt fein, so als wenn eine Bille Medikament überhaupt sein wollte, gut für alles, gut für Durchfall und gut für Hartleibigkeit. Diese bunkelhaften übergriffe heimschicken, bem Sahn bie Pfauenfeder ausrupfen, ift Sache bes Fortschritts, welcher ben Menschen über die erlaubte Grenze hinausleitet, ihm bie Welt erweitert, seinen bedrängten Interessen die vorenthaltene Freiheit wiedererobert. Die Überfiedelung von Palästina nach Europa, wo der verbotene Genuß des Schweinefleischs die schlimme Folge von Brind und Rrätze nicht mehr nachzieht, erlöft unsere natürliche Freiheit von einer nunmehr sinnlosen, wenn auch ehemals göttlichen Beschränfung. Doch reißt ber Fortschritt einem Gott ober Recht nicht die Treffen ab, um sie andern anzuhängen: bas märe Tausch, kein Acquisit. Die Entwicklung verweist die überlieferten Beiligen nicht des Landes: sie drängt sie nur jurud von bem ufurpierten Boben bes Allgemeinen in ihr befonderes Gehege. Das Kind hebt fie auf und

schüttet dann das Bad aus. Weil die Kate den Heiligensschein verloren, weil sie aufhört Gott zu sein, hört sie noch nicht auf zu mausen, und wenn auch die jüdischen Gebote zeitbestimmter Reinigung längst verschollen, blieb doch die Sauberkeit immer noch in verdienter Achtung. Nur einer ökonomischen Verwaltung des alten Erwerdes verdanken wir den gegenwärtigen Reichtum der Zivilisation. Die Entwicklung ist ebensoviel konservativ als revolutionär und sindet in jedem Gesetz sowiel Unrecht als Recht.

2 mar fpuren die Gläubigen ber Pflicht Differeng zwischen moralischem und gesetzlichem Recht; doch läßt ihre interessierte Befangenheit fie nicht zu ber Ginficht, daß jedes Gefet ursprünglich moralisch und jede bestimmte Moral im Verlauf ber Entwicklung zum bloßen Geseth herabsinkt. Ihr Verständnis erreicht andere Zeiten und andere Klaffen, nur nicht die eigenen. In den Gesetzen der Chinesen und Lappländer erkennt man chinefische und lappländische Bedürf-Doch weit erhabener ift das Reglement des bürgerlichen Lebens! Unsere heutigen Einrichtungen und Moralbegriffe sind entweder ewige Natur- und Vernunftwahrheiten ober permanente Drakelfprüche eines reinen Gewiffens. Als wenn nicht der Barbar auch eine barbarische Vernunft; als wenn nicht der Türke ein türkisch, der Hebraer ein hebräisch Gewiffen hätte; als wenn sich ber Mensch nach bem Gewissen richten könnte, ba sich boch umgekehrt bas Bewiffen nach bem Menschen richtet! -

Wer die Bestimmung des Menschen beschränkt auf das Gott lieben und dienen, um später ewig selig zu werden, mag die überkommenen Vorschriften seiner Moral gläubig als Autorität anerkennen und demnach wandeln. Wem dagegen die Entwicklung, die Bildung, die irdische Seligkeit des Menschen Zweck ist, wird die Frage nach dem Titel dieser Superiorität keineswegs müßig sinden. Das Bewußtsein individueller Freiheit schafft erst die zum beherzten Fortschritt nötige Rücksichslosigkeit gegen Andermanns

Regel, erlöft uns von bem Streben nach einem illusorischen Ibeal, einer beften Welt überhaupt und gibt uns ben bestimmten praktischen Interessen unserer Zeit ober Indivibualität zurud. Zugleich aber föhnt es uns aus mit ber bestehenden wirklichen Welt, welche wir nun nicht mehr betrachten als verfehlte Realisation bessen, mas sein soll, sondern als Ordnung beffen, mas fein kann. Die Welt ift immer recht. Was ba ift, foll sein und foll nicht eber anders sein, bis es anders wird. Wo die Wirklichkeit, die Macht, ift per se auch bas Recht, bas heißt die Formulierung des Rechten. Der Ohnmacht bleibt in Wirklichkeit kein weiteres Recht als erft die übermacht zu erstreben, um bann ihrem Bedürfnis bie verweigerte Geltung zu schaffen. So wie uns bas Verständnis ber Geschichte bie Religionen, Sitten, Ginrichtungen und Anschauungen ber Vergangenheit nicht nur von der negativen, lächerlichen. verbrauchten, sondern auch von der positiven, vernünftigen, notwendigen Seite zeigt, welche uns zum Beispiel die Vergötterung der Tiere als begeifterte Anerkennung ihrer Nützlichkeit verftehen lernt; so zeigt uns das Verftandnis ber Gegenwart die bestehende Ordnung der Dinge nicht allein in ihrer Unzulänglichkeit, sondern auch als vernünftige, notwendige Konklusion vorhergegangener Brämissen.

### c) Das Beilige.

In dem bekannten Sah: Der Zweck heiligt das Mittel, sindet die entwickelte Theorie der Moral ihre praktische Formulierung. Die Maxime diene, zweideutig gesprocheu, uns und den Jesuiten zum gemeinschaftlichen Borwurf. Die Berteidiger der Gesellschaft Jesu bestreben sich diesselbe als eine böswillige Verleumdung ihres Klienten darzustellen. Wir wollen zwischen den Parteien weder für noch gegen sprechen, sondern unser Wort der Sache selbst leihen, den Lehrsat als wahr, vernünftig begründen, ihn in der öffentlichen Meinung zu rehabilitieren suchen.

Bur Beschwichtigung des allgemeinsten Widerspruchs bürfte bas Verständnis genügen, daß Mittel und Amede sehr relative Begriffe sind, daß alle besonderen Zwecke Mittel und alle Mittel Zwecke find. So wenig ein positiver Unterschied zwischen groß und klein, zwischen Recht und Unrecht, zwischen Tugend und Laster statt hat, so wenig vermögen wir zwischen Mittel und Zweck positiv zu unterscheiben. Für fich apart, als Ganzes betrachtet, ift jede Handlung Selbftzweck und die verschiedenen Momente, in welche sich auch die kurzzeitigste Handlung teilt, sind ihre Mittel. In Gemeinschaft mit anderen Sandlungen ift jede besondere Sandlung Mittel, bas mit seines Bleichen einen allgemeinen Zweck erftrebt. Handlungen find an sich weder Mittel noch Zwecke. und für sich ift nichts. Alles Sein ift relativ. Die Dinge find bas, was fie find, nur in und burch ihre Beziehungen. Umstände ändern die Sache. Insofern jede Handlung andere Handlungen neben sich hat, ift sie Mittel, hat sie ihren Zweck außer sich, in der Gemeinschaft; insofern aber jede Handlung abgeschlossen für sich ift, ift fie Zweck, der feine Mittel einschließt. Wir effen um zu leben; insofern wir jedoch mahrend bes Effens leben, leben wir um zu effen. Wie sich bas Leben zu seinen Funktionen, so verhält sich ber Zweck zu seinen Mitteln. Wie bas Leben nur ber Inbegriff ber Lebensfunktionen, so ist ber Zweck Inbegriff seiner Mittel. Der Unterschied zwischen Mittel und 3med reduziert sich auf den Unterschied zwischen dem Besonderen und Allgemeinen. Und alle abstrakte Unterschiede reduzieren sich auf diesen einen Unterschied, weil die Abftraktions= ober die Unterscheidungskraft selbst sich reduziert auf bas Vermögen, zwischen bem Besonbern und AUgemeinen zu unterscheiden. Diese Unterscheidung aber sett Material, Gegebenes, einen Kreis finnlicher Erscheinungen, etwas voraus, durch welches sie sich betätigt. Ist dieser Kreis auf bem Gebiet ber Handlungen ober Funktionen gegeben, mit anderen Worten, ist eine vorherbegrenzte Unzahl verschiebener Handlungen der Gegenstand, so nennen wir das Allgemeine Zweck und jeden mehr oder minder großen Teil des Kreises, jede besondere Funktion Mittel. Ob irgend eine bestimmte Handlung Zweck oder ob Mittelist, hängt ab davon, ob wir sie betrachten als Ganzes, in Beziehung zu ihren eigenen Momenten, woraus sie sich zussammensetz, oder als Teil, in Beziehung ihrer Gemeinschaft mit anderen Handlungsweisen. Im allgemeinen, von einem Standpunkt, welcher alle menschlichen Handlungen totaliter überschaut, welcher die Totalität der menschlichen Handlungen zum Gegenstand hat, gibt es nur einen Zweck: das menschliche Heil. Dieses Heil ist Zweck aller Zwecke, Zweck in letzter Instanz, ist der eigentliche, wahre, allgemeine Zweck, dem gegenüber alle besonderen Zwecke nur Mittel sind.

Nun kann unsere Behauptung, daß ber Zweck das Mittel beiligt, auch nur von einem unbedingten Zwed unbebingt gultig fein. Alle besonderen Zwecke aber find endlich, bedingt. Absoluter, unbedingter Zweck ift nur das menschliche Beil, ein Aweck, der alle Verordnungen und Bandlungen, alle Mittel heiligt, folange fie ihm untertan, ber sie läftert, sobald sie sich selbst überlassen, ihm nicht mehr dienstbar find. Das Beil ift, wie wörtlich, so auch tatsächlich ber Ursprung und Grund bes Heiligen. Beilig ift überall das Beilsame. Dabei ift das Beil im allgemeinen, jenes Beil, welches alle Mittel heiligt, nicht als Abstraktion zu verkennen, deren wirklicher Inhalt so verschieben ift, wie die Zeiten, Bolfer ober Personen, die an ihrem Beile suchen. Es ift nicht zu verkennen, daß es zur Bestimmung des Beiligen ober Beilsamen bestimmter Berhältniffe bedarf, daß kein Mittel, keine Sandlung heilig an sich ist, sondern erst durch gegebene Beziehungen heilig wird. Nicht der Aweck überhaupt, sondern der heilige Zweck heiligt die Mittel. Da aber jeder wirkliche, besondere 2med nur relativ heilig ift, kann er seine Mittel nur relativ beiligen.

Die Opposition, welche man gegen unsere Maxime ins Feld führt, ift nicht sowohl gegen diese selbst, als gegen eine falsche Anwendung derselben gerichtet. Man versagt die Anerkennung, man erlaubt den sogenannten heiligen Zwecken nur beschränkte Mittel, weil im Sintergrund bas Bewußtfein versteckt ift, daß diesen Zwecken nur eine beschränkte Beiligkeit zugehört. Andererfeits wollen wir mit ber Behauptung bes Sates nur sagen, daß die verschiedenen nominell heiligen Mittel und Zwecke nicht heilig find, weil irgend eine Autorität, irgend ber Ausspruch einer Schrift, eines Gewiffens ober einer Vernunft sie heilig nennt, sondern nur dann und darum, nur insoweit, als sie dem gemeinschaftlichen Zwecke aller Zwecke und Mittel, als fie bem menschlichen Beile entsprechen. Unsere Lehre vom Amede fagt ganz und gar nicht, daß wir dem heiligen Glauben Lieb und Treu, aber auch nicht umgekehrt, daß wir für Lieb und Treu ben Glauben opfern follen. Sie spricht nur die Tatsache aus, daß wo der oberste Aweck durch finnliche Dispositionen oder Umftande gegeben ift, alle widersprechenden Mittel schlecht find, und umgekehrt, allgemein schlechte Mittel burch Beziehung auf ein momentanes ober individuelles Seil momentane ober individuelle Beilis gung finden. Wo immer Friedfertigkeit tatfächlich als heil= famer Zweck beliebt wird, ift ber Krieg ein schlechtes Wo umgekehrt der Menfch fein Beil im Kriege sucht, ift Morben und Brennen ein heiliges Mittel. anderen Worten, unfere Vernunft bedarf zur endgültigen Beftimmung bes Beiligen gegebene finnliche Verhältniffe ober Tatsachen als Voraussekung: sie vermag das Heilige nicht im allgemeinen, nicht a priori, nicht philosophisch, sondern nur im speziellen, a posteriori, nur empirisch au bestimmen.

Erkennen, daß das Seil des Menschen Zweck aller Zwecke, Heiliger aller Mittel ist, ferner absehen von allen besonderen Bestimmungen, von allen persönlichen Ideen dieses Heils

und die tatfächliche Berschiedenheit besfelben anerkennen, heißt zugleich verfteben, daß die Mittel überhaupt nicht weiter heilig find, als ber Zweck heilig ift. Rein Mittel, Re nach keine Sandlung ist positiv heilig ober heilsam. ben Umftänden und der Relation ist ein und dasselbe Mittel balb gut und balb schlecht. Gine Sache ift nur da gut, wo ihre Rolgen gut sind, nur darum, weil das Gute ihr Refultat, ihr Aweck ift. Lug und Trug find nur barum schlecht, weil ihre Folgen uns schlecht bekommen, weil wir nicht belogen und betrogen sein wollen. bagegen einem heiligen Zweck gilt, nennt sich das auf Lug und Trug bafierte Scheinmanöver Ariegslift. Wer glaubefest die Reuschheit gut heißt, weil sie Gott befohlen hat, mit bem wollen wir weiter nicht rechten: mer aber die Tugend ehrt um der Tugend willen und das Lafter scheut des Lafters, bas heißt ber Folgen wegen, ber gibt zugleich zu, daß er die Begier des Reisches dem Zweck der Gesundheit jum Opfer bringt, mit anderen Worten: daß erft der Aweck das Mittel heiligt.

Der christlichen Weltanschauung sind die Gebote ihrer Religion unbedingt absolut gut, gut für Zeit und Ewigkeit, gut, weil die christliche Offenbarung sie gut heißt. Sie weiß nicht, daß zum Beispiel ihre Tugend par excellence, die spezisisch christliche Tugend der Enthaltsamkeit ihren Wert erst gegenüber der korrupten heidnischen Appigkeit erhalten hat, gegenüber dem vernünftigen, bedächtigen Genuß aber keine Tugend mehr ist. Sie hat bestimmte Mittel, die ihr ohne Beziehung auf ihren Zweck gut, und andere, die ihr ohne Beziehung auf den Zweck schlecht sind. Sie lehnt sich insoweit mit Recht gegen die quästionierte Maxime auf.

Das moderne Christentum, die heutige Welt hat jedoch biesen Glauben praktisch längst abgetan. Mit dem Munde zwar nennt sie die Seele das Ebenbild Gottes und den Leib einen stinkenden Madensack; mit der Tat aber beweist sie, wie wenig ernst die religiösen Phrasen gemeint sind.

Sie fümmert fich wenig um jenen befferen Teil und schenft bem geschmähten Leibe ihr ganges Sinnen und Trachten. Wiffenschaft und Kunft, die Produtte aller Zonen verwendet man zu seiner Verherrlichung, ihn köstlich zu kleiden, lecker ju nähren, forgsam zu pflegen und weich zu betten. man auch im Vergleich zu jenem ewigen Leben verächtlich von diesem irdischen Leben spricht, hängt doch die Praxis fechs lange Wochentage unermüblich an seinem Genuß, während man den Himmel kaum Sonntags eine kurze Stunde unaufmerkfamer Aufmerkfamkeit wert halt. Mit berfelben topflosen Zerfahrenheit geht dann die sogenannte christliche Welt auch mündlich gegen unfer Thema an, während fie mirklich die beschimpftesten Mittel mit dem Awecke der eigenen Wohlfahrt heiligt, als argumentum ad hominem sogar die Broftitution mit Staatsmitteln toleriert. die Rammern unserer Repräsentativstaaten die Feinde ihrer bürgerlichen Ordnung mit Standrecht und Deportation niederhalten und biefes Verbrechen an bem vielgepriefenen Spruche, "was du nicht willst, das dir gescheh, das füg auch keinem andern zu," mit bem öffentlichen Beile, ober ihre Chescheidungsgesetze mit ber Privatwohlfahrt motivieren, so finden wir damit tatfächlich anerkannt, daß ber Zweck bas Mittel heiligt. Und wenn auch die Bürger dem Staat Rechte erlauben, welche sie selbst sich absprechen, so sind das boch auch im Sinne unserer Gegner nur die abgetretenen eigenen Rechte seiner Untertanen.

Allerdings, wer in der bürgerlichen Welt Lug und Trug als Mittel der Bereicherung, wenn auch zum Zwecke anderweitiger Wohltätigkeit, verwendet, oder wie der heilige Crifpinus, Leder stiehlt, um armen Leuten Schuhe zu machen, der heiligt seine Mittel nicht mit seinem Zweck, weil ihm der Zweck nicht, oder doch nur nominell, wohl im allgemeinen, aber nicht im speziellen, nicht im angessührten Falle heilig ist; weil die Wohltätigkeit nur ein Zweck von untergeordneter Heiligkeit ist, der ihrem

Sauptzwed, ber burgerlichen Ordnung gegenüber nur ein Mittel sein barf, ber, wo er fich biefer feiner Beftimmung widersett, dadurch auch den Namen eines guten Ameckes verliert, und wie gesagt, kann der Aweck, der nur unter Bedingungen beilig ift, auch nur unter benfelben Bebingungen seine Mittel beiligen. Die unerläßliche Bedingung aller guten Zwede ift die Beilfamteit, die, mag fie nun auf chriftliche ober heidnische, auf feudale oder bürgerliche Art gesucht werden, allemal die Forderung stellt, daß dem als wesentlich und notwendig Betrachteten das Unwesentliche und minder Notwendige untergeordnet werde, wogegen im angeführten Falle die mehr geschätzte Ehrlichkeit und bürgerliche Rechtschaffenheit ber minder geschätzten Wohltätigkeit geopfert wurde. "Der Zweck heiligt das Mittel", heißt mit anderen Worten, der Gewinn muß wie in der Ökonomie, so auch in der Ethik das Anlagekapital rentieren. So wenn man die Bekehrung des Unglaubens einen auten Zweck und die polizeiliche Gewaltmaßregel ein schlechtes Mittel nennt, zeugt auch das nicht gegen die Wahrheit der Maxime, sondern für eine falsche Unwendung. Das Mittel ift nicht heilig, weil der Zweck nicht aut ift, weil die gewaltsame Bekehrung kein heilfamer, vielmehr ein Zweck des Unheils, der Beuchelei ift; weil das eine Bekehrung ift, die nicht den Namen der Bekehrung verdient ober die Gewalt ein Mittel ift, dem hier nicht der Name des Mittels gehört. Wenn uns eine gewaltsame Bekehrung und ein hölzernes Gisen gleich tolle Sachen find, wie durfen wir bann mit folchen Gebankenlofiakeiten, folch finnlosen Wortverdrehungen, folchen bialektischen Kniffen und Sophistereien, gegen eine tatfächlich allgemein anerkannte Wahrheit angehen! Auch die jefuitischen Mittel, Ranke und Intriguen, Gift und Mord find uns nur unheilig, weil uns ber jesuitische Ameck, zum Beispiel die Ausbreitung, Bereicherung und Verherrlichung des Ordens wohl ein Nebenzweck, der sich der unschuldigen Ranzelrede bedienen mag, aber fein unbedingt beiliger

Zweck, kein Zweck à tout prix ift, dem wir Mittel erlaubten, die uns um einen wesentlichen Zweck, zum Beispiel um die öffentliche oder leibliche Sicherheit betrögen. Mord und Totschlag sind uns als individuelle Handlungen unsittlich, weil sie keine Mittel unseres Zweckes sind, weil wir nicht für die Rache oder Raubgier, nicht für Willkür und eigenmächtige Handhabung des Nichteramtes, vielmehr für Gesetzlichseit und den mehr unparteisschen Entscheid des Staates disponiert sind. Wenn wir uns dann aber als Schwurgericht konstituieren und die gefährlichen Verdrecher mit Strick und Beil unschällich machen, heißt das nicht ausbrücklich, der Zweck heiligt das Mittel?

Dieselben Leute, die sich rühmen, schon seit Jahrhunderten mit dem Aristoteles, das beißt mit dem Autoritätsalauben gebrochen zu haben und infolgebeffen an Stelle ber toten, überlieferten, - bie lebendige, selbsterkannte Wahrheit festen, finden wir in dem behandelten Erempel in vollem Widerfpruch mit ihrer Tendenz. Bei einem schnurrigen Vorfall, wenn auch vom glaubwürdigften Zeugen erzählt, bleibt man boch bem Grundsatz der Gewiffensfreiheit treu, das heißt, was der Erzähler possierlich und schnurrig nennt, darf der Ruborer ernst und fatal finden. Man weiß zwischen ber Geschichte und ihrem subjektiven Gindruck zu unterscheiden, welcher lettere mehr ben Grzähler als seinen Gegenstand charafterisiert. Bei guten Zwecken und schlechten Mitteln hingegen will man die Differenz zwischen bem Objekt und bessen subjektiver Bestimmung, die sonstwo aller Kritik Augenmerk ift, außer acht laffen. Zwecke, wie die Wohltätigkeit, die Bekehrung des Unglaubens u. f. w., nennt man ohne weiteres, a priori, gedankenlos gut und heilig, weil fie bas andersmo gemesen sind, obgleich ihr lebendiger Eindruck in den angeführten Fällen bas gerade Begenteil aussagt, und wundert sich nachträglich, daß der unrechtmäßige Titel die Unrechtmäßigkeit der Brivilegien nachzieht.

Das Brädikat gut ober heilig verdient in der Braris nur ber 3med, ber felbft ein Mittel, ein Untertan bes Amedes der Amede, des Heiles ift. Wo der Mensch sein Beil im burgerlichen Leben, in Produktion und Sandel, in ungeftortem Besit ber Guter sucht, schneibet er sich bie langen Finger mit dem Gebot, "du follst nicht stehlen"; wo hingegen, wie bei ben Spartanern, Krieg bas höchste Gut ist und Berschlagenheit die notwendige Gigenschaft eines guten Kriegers, verwendet man die Spigbuberei zur Erwerbung der Schlauheit, sanktioniert den Diebstahl als Mittel jum Zwed. Nun ben Spartaner schelten, daß er ein Krieger und fein ehrlicher Spiegburger mar, heißt die Wirklichkeit verkennen, heißt verkennen bag unfer Ropf nicht berufen ift, ber Welt faktische Buftanbe zu remplazieren, fondern zu begreifen, daß eine Zeit, ein Bolt, ein Individuum immer das ift, was es unter ben gegebenen Umftanden fein fann und beshalb auch fein foll.

Wenn wir mit bem Sat, "ber Zweck heiligt bas Mittel", die herrschende Anschauung auf den Ropf setzen, so ift das keine tadelhafte individuelle Liebhaberei des Baradoren, sondern die konsequente Anwendung der philosophischen Wiffenschaft. Die Philosophie ift hervorgegangen aus bem Glauben an einen bualiftischen Gegensatzwischen Gott und Welt, zwischen Leib und Seele, zwischen Geift und Fleisch, amischen Ropf und Sinn, amischen Denken und Sein, amischen bem Allgemeinen und Besonderen. Die Vermittlung bieses Gegenfakes ftellt fich bar als ihr Zweck ober als Gefamtrefultat ber philosophischen Forschung. Die Philosophie fand ihre Auflösung in der Erkenntnis, daß bas Göttliche weltlich und das Weltliche göttlich ift, daß sich die Seele jum Leibe, ber Beift jum Fleische, bas Denken jum Sein, ber Verftand zu ben Sinnen gang fo verhält, wie bie Einheit zur Mannigfaltigkeit ober wie bas Allgemeine zum Besonderen. Die Philosophie hat mit der irrtumlichen Voraussehung begonnen, daß aus der Eins, als dem Ersten,

bie Zwei, Drei, Vier, bas Mannigfaltige als Nachfolgenbes hervorgegangen sei. Sie resultierte mit der Erkenntnis, daß die Wahrheit oder Wirklichkeit diese Voraussehung auf den Kopf setz; daß die vielgestaltige Wirklichkeit, die sinnliche Mannigfaltigkeit, das Besondere das Erste ist, aus welchem nachträglich die menschliche Hirnsuktion den Begriff der Einsheit oder Allgemeinheit ableitet.

-

ŗ

Z

ľ

Rein Ergebnis der Wiffenschaft steht im Vergleich zu dem Aufwand an Genie und Scharffinn, welche diese Gine fleine spekulative Frucht gekostet hat. Aber auch keine wissen= schaftliche Neuerung findet so alte tiefgewurzelte Hindernisse ihrer Anerkennung. Alle mit dem Ergebnis der Philosophie unbekannten Röpfe beherrscht der alte Glaube an die Wirklichkeit eines echten, mahren, allgemeinen Beils, bessen Entbedung alle unechten, scheinbaren, besonderen Beiligtumer zu Schanden mache, mährend uns die Erkenntnis des Dentprozesses das gesuchte Heil als Hiruprodukt kennen lehrt, bas eben, weil es ein allgemeines, bas heißt abstraftes Beil fein soll, tein sinnliches ober wirkliches, das heißt befonderes Beil fein fann. In bem Glauben an einen totalen Unterschied zwischen echtem und unechtem Heil manifestiert sich die Unwissenheit über den Hergang geiftiger Pythagoras fette die Zahl als das Wefen Overationen. Bätte ber Grieche bies Wefen ber Dinge als der Dinge. Ropf= ober Bernunftbing erkennen können und die Rahl bann als das Wesen der Vernunft, als den gemeinschaftlichen oder abstrakten Inhalt alles geistigen Tuns bestimmt, so wären all bie Zänkereien erspart worden, welche man feither um die verschiedenen Formen der absoluten Wahrheit, um die "Dinge an fich" geführt hat.

Raum und Zeit sind die allgemeinen Formen der Wirflichkeit, oder die Wirklichkeit existiert bekannterweise im Raume und in der Zeit. Insolge dessen ist jedes wirkliche Heil räumlich und zeitlich und jedes räumliche und zeitliche Heil wirklich. Die verschiedensten Heilsamkeiten sind, insoweit sie Diesgen, Kopsarbett.

heilfam find, nur ihrer Beite und Breite, bem Quantum ihrer Ausbehnung, nur ber Rahl nach verschieden. Jedes Beil, sowohl das mahre wie das vermeintliche, ift uns durch bas sinnliche Gefühl, durch die Braris, nicht durch die Vernunft gegeben. Die Braxis aber gibt verschiedenen Menschen und verschiedenen Zeiten die widersprechendsten Dinge als heilsam. Was hier Heil, ift bort Unheil und umgekehrt. Der Erkenntnis oder Vernunft bleibt dabei kein weiteres Geschäft, als diese durch sinnliche Empfindung gegebenen Beilfamkeiten, je nach ben verschiedenen Personen und Zeiten, an welchen, ober je nach den verschiedenen Graden der Intenfivität, in welchen fie erscheinen, ju gablen und also das Rleine vom Großen, das Unwesentliche vom Wefentlichen, das Besondere vom Allgemeinen zu unter-Die Vernunft vermag uns das wahre Heil nicht autofratisch vorzuschreiben, sondern nur aus einem sinnlich gegebenen Quantum Beilsamkeiten bas ber Rahl nach häufigfte, größte ober allgemeinfte aufzuzählen. Das aber ist nicht zu vergessen, daß die Wahrheit einer solchen Erkenntnis ober Bahlung auf beftimmter, gegebener Boraussekung beruht. Also, vergeblich das Bemühen, das mahre Beil überhaupt suchen zu wollen! Praftisch, erfolgreich wird bie Forschung nur, wenn sie sich bescheibet, das bestimmte Beil einer beftimmten Partifularität zu erkennen. Allgemeine ift nur möglich innerhalb gesetzer Schranken. Darin aber stimmen die verschiedenen Bestimmungen bes Beiles überein, daß es überall heilfam ift, das Kleine dem Großen, das Unwesentliche dem Wesentlichen zu opfern, und nicht umgekehrt. Insofern diese Maxime recht ift, ift es ferner recht, daß wir für ben guten Zweck bes großen Beiles das schlechte Mittel eines kleinen Unheils anwenden ober ertragen; daß ber Aweck die Mittel beiligt.

Wäre man liberal genug, jeden nach seiner Fasson selig werden zu lassen, würden sich die Gegner unserer Anschauung leicht von deren Wahrheit überzeugen. Aber statt

bessen folgt man dem gewöhnlichen Wege der Kurzsichtigkeit und macht seinen Privatstandpunkt zum universellen. Das eigene Heil nennt man das allein wahre und das Heil anderer Bölker, Zeiten und Verhältniffe ein Migverftandnis, wie jede Kunstrichtung ihren subjektiven Geschmack für objektive Schönheit ausgibt, verkennend, daß die Einheit nur Sache ber Ibee, des Gedankens, aber die Sache der Wirklichkeit Mannigfaltigkeit ift. Das wirkliche Beil ift mannigfaltig und das mahre Beil nur eine subjektive Auswahl, das, wie die schnurrige Geschichte, anderswo auch einen anderen Eindruck machen, ein unwahres Beil sein kann. Kant ober Fichte ober sonst ein philosophischer Partikulier weit und breit die Bestimmung des Menschen abhandelt und die Aufgabe dann zu seiner und seines Auditoriums vollster Rufriedenheit löft, so find wir heute doch erfahren genug zu wissen, daß man auf dem Wege spekulativer Forschung wohl seinen eigenen Begriff von der Bestimmung des Menschen definieren, aber kein unbekanntes, verborgenes Objekt entbecken kann. Dem Gedanken, dem Berftand muß bas Objekt gegeben sein, seine Arbeit ift bas Urteil, die Kritif; er mag unterscheiden zwischen wahrem und unwahrem Beil, aber sich auch seiner Grenze erinnern, sich erinnern, daß, wie er selbst, so auch diese Unterscheidung persönlich ift, die nicht länger und weiter gilt, als andere von dem= felben Gegenftand benfelben Eindruck empfangen.

Die Menschheit ist eine Ibee, der Mensch aber ist allemal eine besondere Persönlichkeit, die ihr eigentümliches Leben nur in ihrem eigentümlichen Element sindet, deshalb nur aus persönlichen Motiven sich dem allgemeinen Geseh unterwirft. Das Opfer der Ethik ist wie das Opfer der Religion nur eine scheindare Selbstverleugnung zum Zwecke vernünftiger Selbstsucht, eine Ausgabe mit der Abssicht größeren Gewinns. Die Sittlichkeit, die ihren Namen verdient und nicht besser Gehorsam benannt wäre, kann nur durch die Erkenntnis ihres Wertes, ihrer Heilsamkeit,

ihres Nutzens zur Auslibung kommen. Aus der Verschiedenheit der Interessen folgt die Verschiedenheit der Parteien, aus der Verschiedenheit des Zweckes die Verschiedenheit der Mittel. Bei minder wichtigen Fragen bezeugen das auch die Vertreter der absoluten Moral.

Thiers erzählt in seiner Geschichte ber französischen Revolution von einer besonderen Situation aus dem Jahre 1796, wo den Patrioten die öffentliche Gewalt und den Royalisten die revolutionäre Agitation gehörte, daß da die Barteiaanger der Revolution, welche Partisanen der un= beschränkten Freiheit sein mußten, Repressionsmittel verlangten, und die Opposition, die insgeheim mehr der Monarchie als der Republik zuneigte, für unbeschränkte Freiheit votierte. "So fehr werden die Barteien von ihren Intereffen regiert", heißt feine ichließliche Bemerkung bazu, als sei das eine Anomalie und nicht der natürliche, notwendige, unumgängliche Lauf der Welt. Wenn es sich dagegen um die fundamentalen Gesetze ber bürgerlichen Ordnung handelt, find die moralischen Vertreter der herrschenden Rlaffe eigennützig genug, die Abhängigkeit berfelben von ihrem Interesse zu leugnen und sie als ewige metaphysische Weltgesete, die Stützen ihrer besonderen Herrschaft als ewige Stützen ber Menschheit, ihre Mittel als die allein heiligen und ihren Zweck als den endgültigen darzustellen.

Es ift eine unheilvolle Betrügerei, ein Diebstahl an der menschlichen Freiheit, ein Versuch zur Stagnation der geschichtlichen Entwicklung, wenn eine Zeit oder Klasse so ihre aparten Zwecke und Mittel für das absolute Heil der Menschheit ausgibt. In der Sittlichkeit dokumentiert man ursprünglich die Interessen, wie in der Mode den Geschmack, um dann nachträglich, wie hier das Gewand, so dort die Handlung dem vorgesetzten Muster anzupassen. Die Macht übt dabei notwendig, um des eigenen Lebens willen, die Gewalt aus und zwingt die Widerspenstigen zur Unterwersung. Interesse und Pflicht sind, wenn nicht gerade synonyme, so boch nah verwandte Ausbrücke. Beibe gehen in den Begriff des Heiles auf. Das Interesse ist mehr das konkrete, gegenwärtige, handgreisliche Heil; die Pslicht das gegen das erweiterte, auch auf die Aufunft bedachte, alls gemeine Heil. Wenn das Interesse nach der nächsten saßlichen klingenden Wohlsahrt des Geldbeutels fragt, verlangt die Pslicht dagegen, daß wir nicht nur einen Teil, auch das Ganze, nicht nur das gegenwärtige, nächste, auch das entsernte, künftige, nicht nur das leibliche, auch das geistige Wohl im Auge halten. Die Pslicht klimmert sich auch um das Herz, um die sozialen Bedürfnisse, die Jukunft, das Seelenheil, kurz um die Interessen im großen und ganzen und schärft uns ein, dem Überslüssigen zu entsagen, um das Notwendige zu erlangen und zu erhalten. So ist deine Pslicht dein Interesse und bein Interesse beine Pslicht.

Wenn sich unsere Ibeen der Wahrheit ober Wirklichkeit und nicht umgekehrt die Wahrheit unseren Ideen ober Gedanken anpassen soll, so haben wir die Beränderlichkeit bessen, was recht, heilig und sittlich ist, als natürlich notwendig und mahr zu erkennen, und der Verfönlichkeit auch theoretisch die Freiheit zu belaffen, welche fie praktisch sich nicht nehmen läßt, anzuerkennen, daß sie wie bisher so auch ferner frei ift, das Gesetz nach ihrem Bedürfnis und nicht nach vagen, unreellen und unmöglichen Abstraktionen, wie Gerechtigkeit ober Sittlichkeit, ju gestalten. Was ift Gerechtigkeit? Der Inbegriff beffen, mas man für recht hält, ein individueller Begriff also, der bei verschiedenen Personen verschiebene Geftalt annimmt. In Wirklichkeit find nur einzelne, bestimmte, besondere Rechte und dann kommt der Mensch und zieht aus denfelben den Begriff der Gerechtigkeit, wie er sich aus den verschiedenen Hölzern den Begriff bes Holzes überhaupt genommen hat ober aus ben materiellen Dingen die Idee der Materie. So unmahr, obgleich weit verbreitet die Anschauung ift, daß die materiellen Dinge aus ober mittels der Materie bestehen, so unwahr ist der Glaube,

als seien die moralischen oder bürgerlichen Gesetze aus der Ibee der Gerechtigkeit hervorgegangen.

Der sittliche Verluft, ben unsere realistische ober, wenn man will, materialistische Betrachtung der Moral mitbringt, ift so groß nicht, als er aussieht. Wir bürfen nicht fürchten, beshalb aus sozialen Menschen gesetzlose Rannibalen ober Ginfiedler zu werben. Freiheit und Gesetlichkeit find eng verbunden durch das Bedürfnis der Genoffenschaft, um deswillen wir genötigt sind, neben uns auch andere leben au laffen. Wer sich von seinem Gewissen ober anderen spiritualistisch-sittlichen Motiven von gesetwidrigen Sandlungen — gesetzwidrig im weiteren Sinne des Wortes abhalten läßt, ift entweder nur sehr schwachen Versuchungen ausgesetzt ober ein derart zahmer Charafter, daß die natürlichen und gesetzlichen Strafen mehr wie ausreichen, ihn in porgeschriebenen Grenzen zu halten. Wo biese ihren Dienst versagen, ift auch die Moral ein Mittel ohne Kraft; sie mußte sonst im geheimen auf den Gläubigen dieselbe Restriftion ausüben, mit welcher die Offentlichkeit den Ungläubigen zurückhält, während wir in der Tat mehr gläubige Spikbuben als ungläubige Räuber finden. Daß die Welt, welche wörtlich soviel sozialen Wert auf die Sittlichkeit legt, tatfächlich von unserer Meinung durchdrungen ift, beweift die größere Aufmerksamkeit, die sie dem code venal und der Bolizei schenkt.

Auch gilt unser Kampf nicht der Sittlichkeit, selbst nicht einmal einer bestimmten Form derselben, sondern nur der Arroganz, welche eine bestimmte Form zur absoluten, zur Sittlichkeit überhaupt macht. Wir erkennen die Sittlichkeit als ewig heilig an, insoweit darunter Rücksichten zu verstehen sind, welche der Mensch sich selbst und seinen Nebenmenschen zum Zwecke gegenseitigen Heiles schuldig ist. Aber die Art und Weise, den Grad dieser Berücksichtigung zu bestimmen, gehört zur Freiheit des Individuums. Daß babei die Macht, die herrschende Klasse oder Majorität ihre

speziellen Bedürfnisse als vorgeschriebenes Recht zur Geltung bringt, ist so notwendig, als dem Menschen das Hemb näher ist als der Rock. Daß aber deshalb das vorgeschriebene Recht für absolutes Recht, für eine unübersteigliche Schranke der Menscheit gehalten sei, däucht uns höchst überslüssig und sogar schädlich für die der Zukunft nötige Energie des Fortschritts.

ζ

# Inhalt der Internationalen Bibliothek.

(Die fehlenben Rummern finb vergriffen.)

Banb

1 Dr. Ed. Aveling, Die Darwinsche Cheorie. Siebente Auflage. Mit Bortrat u. Biographie Darwins. Breis geb. M. 2 .-

2 Marl Raufsky, Barl Marx' Dekonomifche Tehren. Gemeinverftanblich bargeftellt und erlautert. Elfte Auflage.

Breis gebunden M. 2.— 5 Marl Maufsky, Chomas More und feine Miopie. Wit einer historischen Ein: leitung. 2. verbeff. Aufl. Breis geb. D. 3 .-

6 M. Bebel, Charles Rourier. Sein Leben und seine Theorien. Mit einem Portrat Fouriers und einer Abbilbung bes Bhalansteres. 2 Aufl. Preis geb. M. 2.50.

8 J. Stern, Die Philosophie Spinogas. Erftmals grünblich aufgehellt unb populär bargeftell. Zweite Auflage. Mit Portrat Spinogas. Preis geb. M. 1 50. 9 R. Bebel, Die Krau und der Bogia-

lismus, 43. Auflage. Preis geb. D. 2.50. Tiffagaray, Die Geschichte ber Kommune von 1871. Dritte Auflage. 10 Tiffagaray,

Muhrierte Ausgabe. Preis geb. N. 3.—
11 Arisdrich Engels, Der Arfprung der Anmilie, des Privateigentums und des Biastes. Zehnte Auflage. Preis gebunden N. 1.50.
12 Karl Marx, Das Elend der Philo-

Suphie. Antwort auf Proubhons "Philofopbie bes Elenbe". 8. Huft. Breis geb. Dt. 2 .-

13 Marl Raufsky, Das Erfurter Pro-gramm in seinem grundsäglichen Leile. Siebte Auflage. Preis gebunben DR. 2 .-

14 Artebrich Engels, Die Tage ber arbeitenden Mlaffe in England. Rach eigener Anschauung und authentischen Quellen. Zweite, burchgefebene Auflage. Breis gebunben W. 2.50.

16 Dr. I. B. Simon, Die Gefundheifspflege bes Weibes. Rünfte Auflage. Dit 84 Abbilbungen im Tert und einer farbigen Tafel. Preis gebunben M. 2,50. Arang Mehring, Die Telfing-

Tel'fing-17 Frang Mehring, Tegende. Bur Gefdichte unb Rritit bes preußifden Defpotismus und ber tlaffifden Literatur. Zweite Auflage. Dit einem neuen

Borwort. Breis gebunden D. 3.— 18 Dr. H. Aux, Effenne Cabet und ber Maricoe Romnunismus. Mit einer hiftorifchen Ginleitung und einem Portrat Etienne Cabets. Breis gebunben DR. 2 .-

20 G. Pledianow, B. G. Cfcerti-ichewsky. Gine literar-biftorifce Stubie. Rit einem Bortrat Tichernifcewstys, Preis gebunden D. 3.-

21 Friedrich Engels, Berrn Gugen Dührings Umwälzung der Wiffen-

ichaft. Kinite Auflage. Preis geb. N. 3.—
22 Volef Diehgen, Das Arquilit ber Philosophie und Briefe über Togik. Kweite Auslage. Breis gedunden R. 2.
23 Howell, Die Englische Ge

vereins-Bewegung. Zweite Preis gebunben M.2.

24 Marl Marx, Revolution un Monter-Revolution in Deutschland Preis gebunben D. 2 .-

26a, b, c Dr. M. Dodel, Aus Tebe und Willen ichaft. Gefammelte Bortrage und Auffage. Erfte Serie in brei Teilen. 26a — Aeben und Cod. Juniriert. Dritte Auflage. Preis gebunden M. 2.— 26 b — Mleinere Auflähe und Vorfräge. 3. Auflage. Preis geb. D. 2.-

26c - Moles ober Darwin? Gine Schulfrage. Neunte Auflage. Preis ge-bunben D. 1.50.

27 Lindemann (E. Hugo), Städte-verwalfung und Munizipal-Sozialismus in England. 2. Auflage. Mit einem neuen Bormort. Breis geb. DR. 2.50.

28 Gafton Mody, Rapitan a. D. ber Ar-tillerie, Die Armes ber Demokrafte.

Preis gebunben IR. 1.50.

30 Marl Marx, Bur Britik der politilden Dekonomis. Zweite Auflage.

Preis gebunden R. 4.—
Dief Pietigen, Das Wesen der mentchlichen Beupfarbeit, Eine aber-malige kritif der reinen und praftischen Bernunft. Mit Bortrat. Breis geb. D. 3.-

82 Josef Diehgen, Aleinere philo-lophische Bariften. Gine Auswahl.

Breis gebunben M. 2.50. 33 A. G. Deutlich, Bechtehn Jahre in Bibirien. Erinnerungen eines rufficen Repolutionars. Mit 7 Bortrats unb 6 Bluftrationen. Siebtes Taufenb. Preis

gebunben R. 3.50.

4 Dr. R. Dobel, Rus Teben und Willenligaft. Zweite Serie. Mitten im Rampf. Babagogifches. Aus bem fonnigen Suben. Preis gebunben D. 4.

35 Marl Marx, Chevrien über den Mehrwert. Aus dem nachgeloffenen Rauftript "Zur Artitt der politischen Dekonomie" von Karl Marx. Herausgegeben von Rarl Rautsty. Erfter Banb. Preis gebunben D. 6.-

36 — —, Zweiter Band, erfter Teil. Preis gebunben IR. 5 .-

- ... Zweiter Band, zweiter Teil. Preis gebunben D. 5.50.

38 Karl Kauisky, Cihik und maierialiffilde Geldrichtsauffallung, Breis gebunden Dt. 1.50

39 Billquit, Geldzichte des Bozialismus in den Bereinigten Staaten.

Preis gebunben M. 8.

40 B. M. Palhifnow, Die Tage der arbeitenden Mlaffe in Rugland. Gine historische Darftellung an ber Sanb amtlicher und privater Untersuchungen unb der Berichte der Fabritinfpektoren von 1859 bis in die heutige Zeit. Autorifierte non M. Rachinfon. Mit einem imson. Breis ge-

led by Google

